
JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES 
Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia 
https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/jis 
E-ISSN: 2988-0947 
Vol. 3 No. 1 (2025): 22-34 
DOI: https://doi.org/10.61341/jis/v3i1.124  

 

22 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

PENGARUH ISLAM DALAM SEJARAH DUNIA:  

KAJIAN KITAB FASL AL-MAQAL OLEH IBN RUSHD  
The Influence of Islam in World History: A Preliminary Analysis of Ibn Rushd’s Fasl al-Maqal 

Ahmad Nabil Amir1, Tasnim Abdul Rahman2 

¹Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur, Malaysia 

²Lecturer, Faculty of Contemporary Islamic Studies, Universiti Sultan Zainal Abidin 

(UniSZA), Kuala Nerus, Terengganu, Malaysia 

E-mail: nabiller2002@gmail.com¹, tasnimrahman@unisza.edu.my² 
 

Abstrak 

Makalah ini bertujuan mengkaji pengaruh Abu’l-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rushd (1126-1198) dalam 

mencetuskan kebangkitan dan pencerahan akliah di Eropah. Pengaruh dari falsafahnya yang ditulis dalam rangka 

kurun ke-6–12 Hijrah menzahirkan pengaruh dan kesan yang dramatik dalam pembikinan tamadun Eropah di 

kemuncak peradabannya pada kurun ke 18 M. Kesan sejarah yang fenomenal ini tertegak dan dizahirkan dalam 

pandangan dan kebudayaan yang berkembang di dunia Barat. Kajian ini dirangka berasaskan pendekatan 

kualitatif dari jenis tinjauan dokumenter dan analisis kandungan. Data diperoleh dari sumber-sumber primer 

(khasnya buku Fasl al-Maqal oleh Ibn Rushd) dan sekunder (tulisan-tulisan yang dihasilkan tentang Ibn Rushd dan 

karyanya) dan diolah secara deskriptif dan analitis, dengan teknik taakulan yang bersifat tematis, hermeneutis, 

sintesis, dan historis. Dapatan kajian mendapati bahawa pemikiran dan idealisme yang dicetuskan oleh karya-

karya besar Ibn Rushd terutamanya Fasl al-maqal, telah menghasilkan perubahan radikal dalam masyarakat 

Eropah. Pemikiran yang dirumuskannya telah mengangkat tamadun baru dan menzahirkan kekuatan yang 

meyakinkan dalam sejarah dan kebudayaan Andalusia. Makalah ini melukiskan pengaruh yang monumental dari 

tulisannya yang penting ini dalam tradisi sejarah dan keilmuan Islam di Eropah. Ia berkesimpulan bahawa karya 

utama Ibn Rushd yakni Fasl al-Maqal telah mendorong kepada penemuan idea-idea pencerahan di Eropah dan 

menciptakan gerakan rasionalisme di Barat. 

Kata kunci: Ibn Rushd, Fasl-Maqal, Renainsans, Eropah dan Islam, Peradaban Dunia 
 

Abstract 

The paper aims to study the ideas and influence of Abu’l-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rushd (1126-1198) in 

inspiring the Age of Enlightenment in Europe. His philosophical works and doctrine written in early 6-12th 

centuries has manifested dramatic influence in the making of Western civilization as recognized in the late 18th 

century renaissance. The phenomenal impact of this highly Muslim contribution was seen in the cultural 

worldview that constitute the cornerstone of Western Europe. The study is based on qualitative approaches in the 

form of literature review and content analysis. The data were derived from primary and secondary sources, 

including the book of Fasl al-Maql and other related materials on Ibn Rushd’s oeuvre and analyzed by way of 

descriptive, analytical, thematic, hermeneutic, synthetic and historical technique. The finding shows that the works 

and thought of Ibn Rushd as presented in Fasl al-Maqal (The Decisive Treatise) has inspired radical intellectual 

transformation in European society. This paper contributes to highlight historical influence of his scientific works 

that constitute the cornerstone of his worldview and discuss the monumental socio-religious reform initiated by 

this great giant, Ibn Rushd in the political landscape of al-Andalus and the history of Western Europe. It concludes 

that his principal work, Fasl al-Maql has inspired the process of enlightenment in Europe and creates rational spirit 

in the West.  

Keywords: Ibn Rushd, Fasl-Maqal, Renaissance, Europe and Islam, Western Civilization

 
  

 

https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/jis
https://doi.org/10.61341/jis/v3i1.124


Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

23 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

PENDAHULUAN 

Makalah ini menyorot pengaruh Abu’l-Walid Muhammad Ibn Ahmad Ibn 

Muhammad Ibn Ahmad Ibn Rushd (1126-1198) dalam konteks perubahan dan revolusi yang 

dicetuskannya di benua Eropah. Pengaruhnya menjangkau bidang pengetahuan yang luas 

dengan reputasi luar biasa dalam penguasaannya meliputi pengetahuan al-Qur’an, hadith, 

fikih, bahasa, kalam serta ilmu pasti seperti matematik, astronomi dan kedoktoran. 

Sumbangan intelektualnya menjadi titik penting dalam penerobosan penulisan falsafahnya 

di dunia Barat dan dikenang sebagai satu-satunya faylasuf Muslim yang paling besar 

pengaruhnya di Barat (Yusnizar Naufal Mas‘ud, 2022). Karyanya mempengaruhi secara 

dramatik aliran pemikiran dan bidang kehidupan masyarakat Eropah yang luas yang 

instrumental dalam penegakan tamadun dan tradisi pemikirannya yang tercerah.  

Ajaran-ajaran Aristotle yang disampaikan dalam bukunya Politics dikembangkan oleh 

Ibn Rushd menggunakan karya Plato Republic yang menjelaskan prinsipnya yang ideal 

tentang politik, kesusasteraan dan retorik yang berpengaruh dalam pembentukan 

masyarakat Eropah dan perspektifnya yang liberal. Penonjolan karya-karyanya yang 

mengagumkan di Eropah telah melahirkan gerakan Averroisme melalui murid-muridnya 

yang belajar di Andalusia yang kembali menghidupkan dan mengembangkan warisan 

pemikiran dan gagasan-gagasannya. Antara tokoh Averroisme yang terkenal ialah Siger de 

Brabant (1235-1282) serta pengikut dan murid-muridnya seperti Boethius de Decie, Berner 

van Nijvel dan Antonius van Parma (Khaerul Umam, 2023). 

Kitab Fasl al-Maqal yang dihasilkannya pada awal kurun ke 12 telah berhasil 

merumuskan falsafah klasik yang digerakkan oleh Aristotle dan memberikan pembelaan 

terhadap akal dan nilai dialektik dan falsafahnya yang monumental, selain melorongkan 

kepada pemulihan falsafah, dialog dan syariah (Ibnu Rusyd, 2023) dalam konteks krisis 

pemikiran Islam dari belenggu keteledorannya. Hujah penting yang diangkat dalam buku ini 

adalah Islam tidak menolak kajian falsafah, malah menjadikannya suatu kewajipan bagi yang 

berkemampuan dalam mencari sumber-sumber kebenaran.  

Selain terkenal sebagai ahli falsafah, perubatan, matematika, kalam, astronomi, 

geografi, logika dan sains, beliau turut berkecimpung dalam pengembangan mazhab fiqih 

Maliki dan pengetahuan hukum dan tradisi akliahnya. Dalam usianya yang belia ia telah 

berguru dari para fuqaha yang terkemuka di Andalusia seperti Abu al Qasim ibn Basykawal 

al-Andalusi (w. 578 H), Abu Marwan b. Masarrah, Abu Bakar b. Samhun, Abu Jaafar b.  Abd 

al-Aziz, Abdullah al-Maziri, dan Abu Muhammad b. Rizq yang memberikannya dasar 

keilmuan yang kukuh.  

Falsafahnya tertumpu pada soal-soal ketuhanan dan metafizik dan membawakan 

pembaharuan dalam huraian-huraiannya. Terjemahannya ke atas karya-karya Aristotle yang 

telah dilupai Barat daripada bahasa Latin, pada awal kurun ke-12, berdampak luas terhadap 

kesedaran dan fahaman baru yang timbul di Eropah yang telah mengeluarkannya daripada 

Zaman Gelap (Hairul Faizi, 2019). Hasil terjemahannya yang dikerjakan selama hampir tiga 

dekad ini menyebabkannya mulai dikenal di Eropah dan menghidupkan semula 

pengetahuan yang ditinggalkan Aristotle dari alam pemikiran Yunani kuno. Ini selain buku-



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

24 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

buku klasik yang diterjemahkannya, tentang seni muzik seperti De Anima Aristoteles 

(Komentar atas De Animo-nya Aristotle) (Jihan Najla Qatrunnada, 2023).  

Ia menghasilkan ringkasan ke atas karya-karya filasuf Greek sekitar 30 buah buku 

yang dinamakan al-Talkhis dan al-Mukhtasar, dengan corak pembahasan yang bersifat 

komentar, kritik dan pendapat. Ini tercatat dalam komentar-komentarnya yang pendek 

dalam bentuk ringkasan, komentar tengah (talkhis) dalam satu prarafrasa, dan komentar 

panjang (tafsir) dengan analisis yang terperinci pada setiap baris. Falsafahnya tidak saja 

mempengaruhi dua orang ahli falsafah Barat yang terkemuka, Voltaire dan Rousseau, malah 

mereka dikatakan mendapatkan ilham daripada pembacaan karyanya.  

Kajian tentang Ibn Rushd yang ditulis sejak permulaan kurun ke-19 banyak tertumpu 

pada metode dan pengaruhnya sebagai perintis falsafah dan ‘jambatan pengetahuan’ antara 

Timur dan Barat. Dikenali sebagai Averroes dalam bahasa Latin Pertengahan ia dikenang 

sebagai ahli falsafah yang teragung dan tiada tolok bandingnya pernah dilahirkan dalam 

sejarah Islam. Ajaran-ajaran yang dikembangkannya menjadi penghubung antara dunia 

Islam dan Kristian yang membuka dinamika berfikir orang-orang Kristian Eropah (Khaerul 

Umam Junaid dkk., 2023) pada period peradaban Islam mencapai kemuncaknya, di mana 

“filsafatnya merembes dari Andalusia ke seluruh negeri-negeri Eropah, dan itulah yang 

menjadi pokok pangkal kebangkitan bangsa-bangsa Barat” (Muhammad Abduh, 1978: 169). 

Kekuatan dan ketajaman filsafat dan autoritinya dipakai untuk memukul dogmatisme gereja. 

Falsafah yang terpancar dari terjemahan karya-karya Arabnya ke dalam bahasa Ibrani dan 

Latin telah menimbulkan faham rasionalisme yang menjadi batu tanda dari nilai dan 

semangat rasional yang digerakkannya yang telah mengilhamkan pencerahan di belahan 

dunia Barat.  

Dalam kajiannya tentang fikih nalar dan istinbath Ibn Rushd, Fathurrahman Azhari 

(2015) mengkaji khittah hukum dan mazhab dalam kitabnya Bidayah al-Mujtahid yang 

berusaha melepaskan umat dari belenggu taklid. Antara metode yang dikenalpasti dalam 

perumusan hukumnya adalah kaedah istinbat yang ditarik dari berbagai pandangan dan 

pemakaian ijtihad intiqa’i dalam memilih pendapat yang terkuat. Dalam merungkai kekusutan 

dan pertikaian dalil, ia menerapkan pendekatan al-jam‘u wa’l-tawfiq, ketimbang dari tarjih. 

Manakala dalam pemakaian tarjih, ia mendahulukan sunnah yang diriwayatkan oleh perawi 

yang lebih banyak berbanding yang perawinya sedikit; sunnah yang perawinya lebih alim 

tentang hukum berbanding yang perawinya kurang kearifan dalam bidang tersebut; sunnah 

yang dikuatkan oleh dalil lain berbanding yang tiada dalil pendukung; sunnah ahad yang 

sahih ke atas dalil al-khitab dan qiyas, mengutamakan dalalah mantuq ke atas dalalah mafhum, 

dalil yang bersifat khusus ke atas yang umum; dan ayat yang bersifat umum ke atas qiyas.  

Pertentangan antara jalur falsafah dan ortodoksi diungkapkan oleh Iysa A. Bello 

(1989) dalam tinjauannya tentang kontroversi antara al-Ghazali dan Ibn Rushd dalam 

masalah ijma‘ dan takwil yang diketengahkan dari penulisan mereka yang kompleks seperti 

al-Munqidh dan Fasl al-Maqal. Pengaruh Aristoteles terhadap ahli falsafah Muslim-Arab 

disorot oleh Ahmed Alwishah dan Josh Hayes (eds.) (2015) dalam konteks pengaruh 

doktrinnya terhadap kaum teolog dan tradisi intelektualnya pada abad pertengahan (antara 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

25 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

kurun ke-9 dan 13 M) seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Ghazali, Ibn Tufayl dan Ibn Rushd yang 

telah menterjemah, menafsirkan dan menyerap teks-teks falsafah Greeknya yang 

menyumbang kepada pemekaran pikiran-pikiran falsafah, sains, dan kalam di dunia Islam.  

Menurut Yusnizar Naufal Mas‘ud (2022) dalam kajiannya tentang pengaruh Ibn 

Rushd di Eropah, sumbangannya yang terbesar adalah dalam rekonsiliasi antara agama 

(wahyu) dengan falsafah (akal) yang ditinggalkan melalui karya-karya ilmiahnya yang sangat 

berpengaruh di Eropah. Pandangan ini turut diperkukuh oleh Rossi Delta Fitrianah (2018), 

Mami Nofrianti (2021) dan Syamsuddin Arif (2016) dalam tinjauan mereka tentang pengaruh 

Ibn Rusyd terhadap kemajuan Eropah yang antara lain menyebut bahawa mazhab 

Averroisme pernah terkubur dalam sejarah dan dikalahkan oleh teori-teori lain yang 

dominan di Eropah pada abad pertengahan oleh pelopor aliran Platonisme, Augustinisme, 

Avicennisme dan Alexandrisme sebelum dihidupkan semula oleh Ernest Renan pada abad 

ke-19 lewat karyanya Averroes et l’Averroisme yang dikeluarkan pada 1852. Manakala 

Jamaluddin dkk. (2024) menyorot landas moderat dari sikap dan pemikiran Ibn Rushd yang 

bergaris sederhana dan toleran yang menolak unsur radikal dan keekstriman dalam agama.  

Justeru makalah ini bermaksud menyorot pengaruh pemikiran Ibn Rushd dan 

pengembangan idealisme dan falsafahnya di Eropah melalui karyanya Fasl al-Maqal, dan 

melihat kekuatan nilai ilmiah, spekulatif, etika, falsafah, logika, hikmah, usul dan qiyasnya 

yang harmonis dan pengaruhnya dalam sejarah moden.  

 

METODE 

Penelitian ini dirangka berasaskan pendekatan kualitatif berbentuk tinjauan pustaka 

dan analisis isi. Data diperoleh dari sumber-sumber primer dan sekunder khasnya buku Fasl 

al-Maqal oleh Ibn Rushd dan tulisan-tulisan yang dihasilkan tentang Ibn Rushd dan karyanya) 

dan diolah secara deskriptif dan analitis, dengan corak taakulan bersifat tematis, hermeneutis, 

sintesis, dan historis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi 

Abu’l-Walid Ibn Rushd, yang dikenal di Eropah sebagai Averroes, dilahirkan di Cordoba, 

Sepanyol pada 1126 Masihi. Beliau mendalami sastera Arab (Adab), hukum (fiqh), kalam, 

perubatan dan falsafah dari pelbagai guru (mashayikh), yang dicatatkan namanya dalam 

beberapa sumber. Antaranya ialah Ibn Zuhr, ahli perubatan yang terkenal yang pernah 

menjadi tabib istana di Andalusia yang kemudiannya menjadi sahabatnya. Pada tahun 1169, 

beliau diperkenalkan kepada Khalifah, Abu Ya‘qub Yusuf, oleh Ibn Tufayl (w. 1185), filasuf 

ulung waktu itu dan ahli perubatan di istana Khalifah. Abu Ya‘qub Yusuf adalah pembaca 

Aristotle yang tekun, tetapi mengadu kepayahan mencerna “ungkapan dan idiomnya yang 

rumit”. Sebagai hasil pertemuan ini, Ibn Rushd diminta menghuraikan karya-karya Aristotle 

untuk digunakan oleh Khalifah, “maka semenjak itu mulailah aku berkonsentrasi, dengan 

saran dan dorongan Ibn Tufayl, menulis komentar atas karya-karya Aristoteles” (Renan, 2008: 

17; Syamsuddin Arif, 2016). Ia melayani kekhalifahan Muwahhidun dan dilantik sebagai 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

26 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

hakim (Qadi) di Seville (1169-1172), dan kemudiannya sebagai ketua hakim (Qadi al-Qudat) 

di Cordoba (1172-1182) (Endang Mulyani, Tri Indriawati, 2024). Pada 1182, beliau ditunjuk 

sebagai ahli perubatan diraja di istana Marrakesh, mengambil tempat Ibn Tufayl yang 

bersara. (Ibrahim Najjar, 2001: 1-16) 

Setelah putera khalifah yang baru dilantik, digelar Al-Mansur, Ibn Rushd terus mendapat 

mandat dan naungan istana, tetapi pada tahun 1195, atas desakan umum, Khalifah 

menitahkan buku-buku Ibn Rushd dibakar, kerana didakwa merendahkan agama atau kufur 

(mulhid), dan pengajian falsafah dan sains diharamkan, dengan pengecualian ilmu 

astronomi, perubatan dan aritmetik. Pada tahun yang sama, Ibn Rushd dibuang ke Lucena 

(Alaisano), di selatan Cordoba; walaupun kemudiannya beliau dirujuk dan ditempatkan 

pada kedudukannya semula. Namun beliau tidak sempat mengecap kurnia dan 

penghormatan yang telah dipulihkan semula oleh Khalifah al-Mansur al-Muwahhidi kerana 

pada 11 Disember 1198 M (595 H), beliau terburu wafat di Cordoba dalam usia tujuh puluh 

dua tahun. 

2. Karya dan Pengaruhnya 

Tulisan Ibn Rushd yang diakui sebagai karya aslinya menjangkau hampir 67 buah dalam 

bidang falsafah, fikah, teologi, falak, muzik, kaji bintang, nahu, linguistik dan perubatan, yang 

kesemuanya masih dipertahankan dalam bahasa Arab atau Hebrew dan terjemahan Latin, 

yang telah meletakkannya di kalangan penulis yang terkehadapan dalam lapangan ini sejak 

zaman pertengahan Islam dan selepasnya. Beliau terkenal di Eropah, bermula pada abad ke-

13, dengan terjemahan dan komentarnya ke atas korpus dan falsafah Aristotle yang berjudul 

The Commentator, atau sebagaimana diungkapkan oleh Dante, che gran commento feo. 

Terjemahan Latin ini pada awal abad tersebut telah mencetuskan ransangan 

intelektual di kalangan sarjana dan melantarkan asas kepada kebangkitan skolastisme Latin, 

salah satu keagungan dalam pemikiran Eropah dalam zaman pertengahan dan pada abad 

selanjutnya. Bagaimanapun, selain dari sumbangannya kepada kesarjanaan Aristotle, yang 

tiada tandingannya sampai ke abad moden, Ibn Rushd telah menangani persoalan teologi 

secara lebih menyeluruh daripada kesemua filasuf muslim, termasuk persoalan perenial 

tentang hubungan antara keimanan dan akal, yang menjadi isu yang penting dalam 

perdebatan skolastik di abad ketiga belas dan selepasnya di Eropah.  

Sumbangannya terhadap perdebatan itu dirakamkan dalam tiga tretis kalam: Fasl al-

Maqal (The Decisive Treatise) yang ditulis pada 1179; Al-Kashf ‘an Manahij Al-Adilla (The 

Exposition of the Methods of Proof) (tajuk asalnya ialah kitab Al-Kashf ‘an manahij al-adillah fi 

‘aqa’id al-millah aw naqd ‘ilm al-kalam diddan ‘ala al-tarsim al-idulujiy lil ‘aqidah wa difa‘an ‘an al-

‘ilm wa hurriyah al-ikhtiyar fi al-fikr wa al-‘fi‘l) ditulis pada tahun yang sama; dan trek pendek 

(al-Damima) yang membahaskan tentang pengetahuan Tuhan yang kekal dan tidak berubah 

berkait dengan entiti yang kontinjen dan khusus. Kepada trilogi ini harus ditambah 

bantahannya yang sistematik terhadap serangan al-Ghazali kepada Neoplatonis Islam dalam 

Kerancuan Para Filsuf (Tahafut al-Falasifah), yang ditulis pada 1195 yang bertajuk Tahafut al-

Tahafut (The Incoherence of the Incoherence).                  



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

27 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

Karya-karya yang prolifik yang dihasilkannya banyak mengupas pandangan al-

Ghazali, Aristotle, Plato dan Imam-Imam mazhab Malikiyyah dan Syafi‘iyah yang muktabar. 

Beliau telah meringkaskan tulisan Imam al-Ghazali al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul dengan 

kitabnya Daruri fi Usul al-Fiqh yang merumuskan pemikiran fikah Syafi‘i dan merungkai 

kefahaman furu‘ mazhab. Beliau turut menulis tentang metode dan landas pemikiran fiqh 

Malikiyah dalam kitabnya Bidayatul Mujtahid wa Nihayah al-Muqtasid (the Primer of the 

Discretionary Scholar).  

Dalam bidang perubatan, beliau menulis kitab al-Kulliyat fi al-Tibb dalam 16 jilid yang 

merupakan ringkasan (talkhis) kepada pemikiran Galen, yang dianggap setara dengan kitab 

al-Qanun karya Ibn Sina. Kitab ini adalah sebuah penghasilan yang terperinci tentang asas 

perubatan yang telah ditekuni dan dikajinya secara mendalam dan merupakan teks penting 

dalam pengajian dan latihan perubatan di universiti Eropah dan diterjemahkan ke dalam 

bahasa Latin pada 1255 oleh Bonacosa (seorang Yahudi dari Padua) sebagai Colliget. Ia 

kemudiannya diterjemahkan ke dalam bahasa Inggeris dengan tajuk General Rules of Medicine. 

Selain itu beliau turut menulis kitab fi Harkat al-Falak (Book on the Heavenly Movements), 

Talkhis Kitab al-Jadal (Middle Commentary on Aristotle’s Topics), dan komentar The Republic 

oleh Plato.  

Selain itu beberapa karyanya yang lain dalam pengetahuan hukum dan falsafah 

termasuklah Al-Dar al-Kamil fi al-Fiqh, I‘tiqad Masyasyin wa al-Mutakallimin, Sharh Kathirah ‘ala 

al-Farabi fi Masa’il al-Mantiqi Arista (ulasan terhadap pemikiran Aristotle), Maqalah fi al-Radd 

‘ala Abi ‘Ali bin Sina (penolakan terhadap Ibn Sina), Ittisal al-‘Aql al-Mufarriq bi al-Insan, Masa’il 

fi Mukhtalif Aqsam al-Mantiq (ragam pembahagian logika), al-Mabadi’ (pengantar ilmu 

falsafah), Tafsir Urjuza (ilmu perubatan dan tauhid), Taslul (metafizik dan kalam) dan lainnya.     

Ibn Rushd percaya pada kebenaran tunggal, meskipun cara mencapai kebenaran yang 

satu itu berbeza mengikut tingkatan akal. Ini dimungkinkan dengan pendekatan retorik 

(khitabi) (yang umumnya dipakai orang awam), dialektik (jadali) (oleh kaum cendekiawan), 

dan demonstratif (burhani) (oleh kaum filsuf dan ahli sains) sebagai digariskan dalam 

kitabnya Fasl al-Maqal (Syamsuddin Arif, 2016).  Ia adalah penemu falsafah Islam yang 

rasional yang diserap dari pemikiran klasik Yunani yang dizahirkan dalam penulisan 

Aristotle. Karya besarnya, Fasl al-Maqal membahaskan pemikiran empat mazhab penting 

dalam Islam, Ahs‘ari, Mu‘tazili, Batini (esoterik) dan literalis. Ia turut mengupas falsafah 

agama dan karakternya yang inklusif dan universal. Luthfi Assyaukanie, dalam 

pengantarnya kepada kitab Fasl al-Maqal (Makalah Penentu) menyatakan: “Perhatian Ibn 

Rusyd jauh melampaui sekat-sekat agama. Pemikirannya bersifat universal yang bisa 

dimanfaatkan oleh umat manusia” (Ibn Rushd, 2006, xii). 

Ibn Rushd telah berhasil menggarap dan merekonstruksi falsafah Aristotle dalam 

mentakwil kebenaran wahyu dan akal. Beliau membela para filasuf Muslim yang dikafirkan 

oleh al-Ghazali seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Kindi dan kelompok Batiniyyah dan 

Isma‘iliyyah. Beliau berhujah; “Kami melihat bahawa Abu Hamid telah berbuat salah 

terhadap para filasuf Aristotelian, dengan mendakwa bahawa mereka ini berpandangan 

bahawa Tuhan Maha Suci dan Tinggi tidak mengetahui perkara juz’iyat. Sebetulnya mereka 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

28 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

berpandangan bahawa Tuhan mengetahui perkara juz’iyat dengan ilmu yang tidak sejenis 

dengan ilmu kita tentangnya (Ibn Rushd, 2006, 22). 

Falsafah pemikiran Ibn Rushd yang tuntas berdampak besar dalam mengilhamkan 

pencerahan dan menguatkan nilai falsafah, ideologi dan kalam serta mempertahankan posisi 

akal sejajar dengan wahyu. Beliau mengkritik karya dan pandangan al-Ghazali dalam Tahafut 

al-Falasifah dan Faysal al-Tafriqah yang membungkam falsafah logik dan skolastik, kerana, 

sebagaimana diungkapkan oleh Luthfi Assyaukanie: “Baginya, ilmu agama dan ilmu umum 

(falsafah) sama pentingnya” (Ibn Rushd, 2006, xvii).  

Ibn Rushd adalah penganjur faham rasional yang menekuni falsafah di saat 

permusuhan dan sikap antagonis terhadap falsafah klasik (‘ulum al-awa’il) memuncak di 

kalangan masyarakat Islam. Pengiktirafannya terhadap falsafah dan ijtihad adalah lantaran 

“Ia sangat menghargai filsafat dan ilmu pengetahuan” (Ibn Rushd, 2006). Kesungguhannya 

menekuni falsafah ini telah memungkinkannya mengangkat kefahaman klasik dari filasuf 

Yunan dan menulis komentar yang kritis ke atas falsafah dan ajaran metafizik Aristotle. 

Sumbangan Ibn Rushd dalam memperkenalkan falsafah Greek dan kekuatannya dalam 

mencetuskan pengaruh yang monumental pada percambahan budaya dan pemugaran ijtihad 

diungkapkan oleh Luthfi sebagai pencapaian yang klasik di zaman pertengahan. Menurutnya 

“Ibnu Rusyd layak dijadikan model kemajuan bagi peradaban Islam bukan hanya karena 

posisinya sebagai filasuf agung, tapi kerana ia juga seorang tokoh agama yang menguasai 

ilmu-ilmu tradisional Islam.” (Ibn Rushd, 2006, xii). 

3. Kitab Fasl al-Maqal  

Kitab Fasl al-Maqal wa Taqrir ma bayna al-Shari ‘ah wa al-Hikmah min al-Ittisal adalah 

karyanya yang agung yang mengupas falsafah pemikiran Islam dan membahaskan aliran 

rasional yang dipelopori dalam falsafah Greek. Ia mengungkapkan kekuatan akal dan 

kebebasan ikhtiar. Antaranya ia menekankan pentingnya berfikir secara analitikal dalam 

penafsiran al-Qur’an yang bercanggah dengan pendirian konservatif yang menggantungkan 

penafsirannya pada hadith.  

Bukunya mengetengahkan kefahaman logik, prinsip takwil, dan asas pembuktian melalui 

qiyas al-‘aqli, qiyas al-jadali, dan al-burhani (demonstratif) yang disandarkan sebagai hujah oleh 

kelompok mutakallimin dan merupakan penentu yang penting dalam mengilhamkan 

pembaharuan terhadap falsafah barat. Tulisannya membahaskan antara lain kekuatan 

hikmah dan qiyas dan matlamat-matlamat syarak dan dalil-dalil logik, retorik dan 

demonstratif. Tema yang difokuskan dalam penyampaiannya adalah saranan terhadap 

pencarian bukti berasaskan metode diskursif, dan konseptual.  

Argumen yang mendasari perbahasan kitab ini mencakup tiga ciri yang fundamental: 

1. Falsafah tidak mendorong pada kekufuran 

2. Falsafah melandaskan jalan yang paling mantap untuk mencapai kebenaran 

3. Prinsip asas syarak yang tidak boleh dipertikai hanya tiga, keyakinan pada Tuhan, 

keyakinan pada rasul (as), dan hari kebangkitan. 

 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

29 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

Bermula dari premis tentang penyatuan akal dan wahyu sebagai dua sumber kebenaran 

yang hak, Ibn Rusyd menampilkan dalil dari falsafah pemikiran bahawa wahyu dan akal 

keduanya adalah pemberian Tuhan. Akal dan wahyu menurutnya adalah “saudara 

sesusuan” (ukht al-radi‘ah) yang tak mungkin terpisah. Akal menghajatkan wahyu kerana 

permasalahan dunia yang berkait dengan alam metafizik (ghayb), tak terjangkau oleh akal. 

Wahyu juga memerlukan akal kerana tanpa kekuatan fikiran, wahyu tidak bisa dimengerti.  

Menurutnya, sekiranya terdapat pertentangan antara ayat al-Qur’an dengan akal, maka 

ayat tersebut haruslah ditakwil, seperti diungkapkan dalam Fasl al-Maqal “Sekiranya di sana 

tak ada pertentangan-antara wahyu dan akal- maka tak ada yang perlu dikatakan.Tapi, jika 

ada pertentangan, maka wahyu haruslah ditafsirkan.” (Ibn Rushd, 2006, 97). 

Peranan akal dan falsafah yang murni sangat mendesak dalam memahami banyak ayat-

ayat al-Qur’an yang tampak bertentangan dengan akal dan nilai kemanusiaan moden. 

Disinilah letaknya kekuatan takwil untuk mengkompromi dan menjalinkan makna yang 

meraikan semangat wahyu dan kemanusiaan.   

4. Kesejajaran Falsafah dan Syariah 

Kupasannya tentang falsafah dan aliran pemikiran Yunani menjelaskan suatu kefahaman 

asas bahawa terdapat harmonisasi yang jelas antara wahyu dan akal, agama dan ilmu dan 

syariah dan falsafah. Ide yang digagaskan oleh sang filasuf Yunan, Aristotle telah 

dihuraikannya dengan terperinci dalam kitabnya Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla fi Aqa’id al-

Milla dan al-Daminah.  Karya ini mengemukakan prinsip takwil yang definitif yang 

menggagaskan faham perbandingan dan analisis yang kritikal ke atas nas al-Quran dan al-

hadith.  

Ibn Rushd menjelaskan kedudukan falsafah dan hikmah serta aspek logika yang 

dikemukakan dalam karya-karya Aristotle dengan tuntas. Dikenang sebagai ‘Bapa 

Rasionalisme’ beliau menghubungkan lapangan falsafah dengan agama seperti diungkapkan 

dalam karyanya Fasl al-Maqal yang menegaskan bahawa pencarian falsafah adalah sejalan 

dengan kehendak agama bagi mencari kebenaran darihal kewujudan. Beliau turut 

menekankan kepentingan memanfaatkan ilmu yang diperoleh dari yang bukan Muslim dan 

masyarakat terawal. “Bahawa menelaah karya-karya orang terdahulu (ahl al-awa’il) adalah 

wajib menurut syarak. Ini kerana tujuan mereka dalam penulisan karya-karya itu sama 

dengan tujuan yang digalakkan oleh syarak.” (Ibn Rushd, 2006, 11). 

5. Argumen-Argumen Penting dalam Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla 

Kitab Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla fi ‘Aqa’id al-Milla yang dikarang Ibn Rushd 

memperlihatkan argumentasi yang tuntas dalam perbahasan kalam dan kritiknya terhadap 

kaum teolog dan sufi. Ia berusaha membawakan pemikiran klasik Greek ke dalam falsafah 

Islam (Abdul Rahim Sabri, 2010). Buku ini ditulis sekitar tahun 575 H/1179 M ketika ia 

menetap di Maghribi yang merupakan sambungan daripada karyanya yang awal al-Damima 

fi Ilm al-Ilahi (tretis tentang masalah ketuhanan) dan Fasl al-Maqal.  

Dalam kitabnya al-Matan al-Rushdiy, Jamal al-Din al-Alawi menerangkan bahawa kitab ini 

ditulis dalam zaman al-fasilah al-Ghazaliyyah (fasa kritik atas al-Ghazali), iaitu setelah beliau 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

30 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

menguasasi falsafah Greek dan sebelum menghuraikan karya Aristotle secara rinci (al-sharh 

al-kabir) (antara tahun 574 hingga 576 H) (Abdul Rahim Sabri, 2010). Beliau mengemukakan 

hujah yang analitis berkait dengan dalil ketuhanan, dan mengetengahkan huraian yang 

terperinci tentang ide kewujudan, ketauhidan dan sifatNya yang tersendiri menurut fahaman 

ahl al-sunnah wal jama‘ah.  Kitabnya turut mengangkat perbahasan tentang perkara ghaib, dan 

perbuatan Tuhan, yang berkait dengan kejadian dunia, pengutusan rasul, ketentuan takdir, 

keadilan Ilahi, dan kebangkitan.  

Perbincangan ‘aqidah dan falsafah yang dibentangkan dalan kitab al-Kashf ini 

merrumuskan faham pencerahan yang signifikan terhadap nas-nas syariat dan menggariskan 

kaedah interpretasi teks dan soal-soal akidah yang mendalam, yang memperlihatkan 

kecenderungannya pada batas dan nilai kesederhanaan dalam syariat, sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibn Taimiyah dalam kitabnya Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyyah (1: 252): “Ibn 

Rusyd dan semacamnya masih lebih dekat ke Islam daripada Ibn Sina dan semisalnya, kerana 

masih menjaga batas-batas agama ketimbang mereka yang mengabaikan kewajiban dan 

melanggar aturan agama” (Syamsuddin Arif, 2016). 

6. Menyangkal Kelompok Asya‘irah 

Dalam Fasl Maqal (The Decisive Treatise) Ibn Rushd mendukung pembebasan sains dari 

falsafah yang bertolak belakang dengan pandangan rasmi mazhab Ash‘ari. Beliau menolak 

kefahaman aqidah yang dipelopori oleh aliran Asya‘irah, yang mengakibatkan sebahagian 

menganggap doktrinnya punca kepada fahaman sekularisme di Eropah Barat. Dalam 

muqaddimah Fasl Maqal beliau menjelaskan: “Kami menegaskan bahawa urusan falsafah 

tidak lain dari merenung penciptaan makhluk dan memikirkan tentangnya supaya mendapat 

pencerahan untuk mengenal Tuhan – dengan perkataan lain, untuk melihat kepada makna 

kewujudan.” 

Beliau turut menolak pentakwilan yang fasid yang dikemukakan oleh kelompok 

Muktazilah bagi menegakkan falsafah dan idealisme mereka, “Tidak harus ditulis dalam 

buku-buku umum tentang takwil-takwil yang benar, apatah lagi takwil-takwil yang 

salah….kerana pentakwilan ke atas ayat dan kerana menyangka pentakwilan wajib 

diberitahu kepada umum, lahirlah mazhab-mazhab di dalam Islam sehingga mereka 

mengkafirkan antara satu sama lain dan menuduh bidaah sesama mereka. Maka Muktazilah 

mentakwilkan banyak ayat [Quran] dan hadis, dan mereka memberitahu takwil-takwil 

mereka kepada umum, dan demikian juga yang diperbuat kelompok Asy‘ariyah, walaupun 

mereka ini tidak banyak melakukan takwil.” (Ibn Rushd, 2006, 42-43) 

7. Hikmah dan Falsafah 

Menurut Ibn Rushd, hikmah bukan setakat pengetahuan biasa, seperti fizik, matematik, 

atau geografi, tetapi hikmah adalah pengetahuan yang mendasar, yang asas, yang 

diungkapkan oleh sarjana klasik Yunan sebagai ‘falsafah’. (Ibn Rushd, 2006, xv) Pengertian 

hikmah mempunyai konotasi yang penting kepada Ibn Rusyd. Hikmah sering dikaitkan 

dengan doktrin-doktrin syariah yang termaktub dalam kitab suci, justeru tidak mungkin ada 

pertentangan antara hikmah dan syariah, antara agama dan falsafah. 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

31 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

Menurutnya, falsafah yang juga disebut sebagai “‘ilm al-nazar’” penting untuk 

membantu kita memahami ayat-ayat al-Qur’an yang samar (mutasyabihat). Hanya dengan 

latihan dan perenungan (amal nazari) seseorang dapat memahami kesamaran tersebut, dan 

latihan intelek yang terbaik adalah falsafah. Kemunculan Ibn Rushd pada kurun ke 6 Hijrah 

telah memberikan dampak yang besar kepada kajian ilmu falsafah. Keupayaannya 

menzahirkan kebenaran wahyu dan akal dan keharmonian falsafah dan syariah telah 

menolak cengkaman dan hegemoni agama (gereja) ke atas akal. 

Luthfi Assyaukanie dalam pengantar kitab Makalah Penentu (Fasl al-Maqal) 

mengungkapkan: “Tidak ada nama tokoh Islam yang begitu berpengaruh bagi peradaban 

Barat moden seperti Ibn Rusyd. Pada masa-masa awal renaisans, Ibn Rusyd menjadi model 

bagi kemajuan orang-orang Eropah. Di Universiti Sorbonne, Perancis, ajaran-ajaran Ibn 

Rusyd dikembangkan menjadi sebuah mazhab pemikiran yang disebut “Latin Averroism”… 

beberapa sarjana di sana, seperti Siger of Brabant, Boethius of Dacia, dan Goswin of La 

Chapelle bahkan mendirikan kelompok kajian khusus tentang Ibn Rusyd. Kelompok ini kelak 

disebut sebagai Latin Averroism.” (Ibn Rushd, 2006, xii, xvii). 

Dalam komentarnya terhadap falsafah Aristotle, Ibn Rushd berkeras membela ijtihad 

dan kebebasan ikhtiar bersandarkan wahyu dan faham sains yang rasional. Beliau sekaligus 

membela filasuf muslim yang dikecam oleh al-Ghazali yang telah terpengaruh dengan 

falsafah dan pemikiran Greek. Pembelaan yang jitu terhadap status akal ini telah memberikan 

keyakinan terhadap peradaban eropah di abad ke-18.  

Menurut Luthfi Assyaukanie pemilihan massa terhadap figur Ibn Rushd adalah 

berdasarkan pandangan dan falsafahnya yang rasional dan kritis: “Bagi mereka yang 

menjadikan Ibnu Rusyd sebagai model kemajuan berangkat dari keyakinan bahwa tokoh ini 

merupakan pemikir par excellence dan susuk raksasa yang telah memberikan sumbangan 

besar, bukan hanya bagi kaum Muslim, tapi juga bagi kemanusiaan”. (Ibn Rushd, 2006, xv) 

Penafsirannya yang tuntas terhadap karya Greek dan pemilihannya yang tepat 

terhadap falsafah dan sosok Aristotle telah mengangkat Ibn Rushd sebagai filasuf besar dan 

berpengaruh luas di dunia barat. Luthfi Assyaukanie menulis “Kendati di dunia Islam sendiri 

dia kurang mendapatkan penghargaan, di dunia barat, sejak abad ke-12, namanya berkibar 

di pusat-pusat pengajian dan lembaga-lembaga ilmu pengetahuan. Di Universiti Paris, karya 

Ibnu Rusyd dipelajari secara serius dan pandangan-pandangannya didiskusikan secara luas.” 

(Ibn Rushd, 2006, xvii) 

8. Peranan Filasuf Renan  

Revolusi intelektual di dunia Islam bermula setelah pemikiran Ibn Rusyd disalin dan 

diperkenalkan oleh Ernest Renan (1823-1892). Penemuan falsafah Ibn Rusyd oleh Renan 

sekaligus membangkitkan tamadun Eropah dan menemukan titik penting dalam sejarah 

kekuasaannya yang berpengaruh. Pencerahan ini hanya tercetus dengan pengaruh falsafah 

Islam yang digerakkan oleh Ibn Rushd, yang disebut Renan sebagai “peletak batu pertama 

rasionalisme Eropah” (Syamsuddin Arif, 2016). Luthfi Assyaukanie menegaskan “Ibnu Rusyd 

dipandang sangat berjasa bagi dunia intelektual Eropah karena dialah orang yang secara 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

32 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

sangat meyakinkan memberikan hujah tentang pentingnya kemandirian dunia akademi dari 

kuasa gereja”. (Ibn Rushd, 2006, xvii) 

Hujah Ibn Rusyd telah memecahkan dominasi gereja ke atas akal. Kebebasan akliah 

yang ditiupkannya telah memisahkan secara radikal kuasa gereja dan politik. Kemandirian 

ide yang dicapai lewat kurun ke 18 telah memberikan corak pentafsiran dan kebudayaan baru 

dalam falsafah Eropah di abad pertengahan. Di tangan Renanlah, falsafah Ibn Rusyd 

diperluas dan diangkat sebagai asas yang memunculkan faham renaisans yang fenomenal 

dan membuka aliran pembaharuan yang penting di universiti-universiti terkemuka di 

Eropah. Bermula saat itu, ajaran dan pengaruh Ibn Rusyd terpasak kukuh di kalangan 

pengikutnya yang masyhur sebagai Latin Averroists. “Di sinilah karya Ibn Rusyd Fasl al-Maqal 

memainkan peranannya” (Ibn Rushd, 2006, xix) dalam mendobrak faham agama yang usang 

dan membuka pandangan dan keyakinan baru terhadap falsafah Islam.  

 

KESIMPULAN 

Jelasnya, perbincangan tentang kitab Fasl al-Maqal yang diutarakan dalam makalah ini 

telah memperlihatkan pengaruh dan dampak yang mengesankan dari pemikiran Ibn Rusyd 

terhadap tamadun Eropah. Sumbangan yang dizahirkan dari ketangkasan falsafah Islam 

pada abad pertengahan telah membentuk peradaban Barat yang lahir dari karya-karya 

penting yang dihasilkan oleh ulama Islam di kurun pertengahan seperti Ibn Rushd, al-Razi, 

al-Khawarizmi dan al-Ghazali. Peradaban Eropah dibangunkan oleh kesungguhan bangsa 

Latin menaakul dan mencerap karya-karya yang ditulis oleh Ibn Rushd yang telah 

mencetuskan renaisans (pencerahan) sebagai tercatat dalam sejarahnya di abad pertengahan. 

Sejak pembukaan dan pembebasan ke atas wilayah-wilayah Islam di kawasan Arab, Afrika, 

Parsi, Rom dan Andalusia, pengaruhnya telah berkembang dengan nilai-nilai pembaharuan 

dan keadilan yang mampan. Kekuatan pengaruh Ibn Rushd dan ajaran-ajaran moral dan 

falsafahnya yang tersebar di Andalusia telah membuka jalan kepada kebangkitan dunia 

Barat. Dalam dekad yang penting ini, Ibn Rushd telah memberi sumbangan yang bermakna 

dengan penemuan falsafah Islam dan dialektika Yunani yang meyakinkan dan usaha 

mensejajarkan hikmah dan wahyu yang dirumuskan dalam kitabnya Fasl al-Maqal. Idealisme 

saintifik yang dicetuskannya ini telah melahirkan pandangan dan mazhab baru di Eropah 

yang dikenal sebagai falsafah Averroism dan telah mempengaruhi dunia pemikiran dan 

kesarjanaan moden.  

  



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

33 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abduh, Muhammad. (1978). Ilmu dan Peradaban Menurut Islam dan Kristen. Terj. Muhammad 

Syaf & Abu Bakar Usman. Bandung: CV. Diponegoro.    

Abdul Rahim, Sabri. (2010, 03 Jan), ’Ibn Rusyd Jawab al-Asya‘irah, al-Ghazali’, 

malaysiakini.com, retrieved from https://www.malaysiakini.com/columns/121024 

Ahmed Alwishah, Josh Hayes (eds.). (2015). Aristotle and the Arabic Tradition. Cambridge 

University Press.    

Al-Ahwany, Ahmad Fuad. (1963). Ibn Rusyd. Wisbaden: Otto Harrossowits.    

Azhari, Fathurrahman. (2015). ‘Metode Istinbath Hukum Ibn Rusyd dalam Kitab Bidayah al-

Mujtahid’, Tashwir, 3 (8), 351–373. 

Endang Mulyani, Tri Indriawati. (2024, 25 Jan), ‘Biografi Ibn Rusyd, Filsuf Muslim 

Komentator Aristoteles’, kompas.com, retrieved from 

https://www.kompas.com/stori/read/2024/01/25/100000679/biografi-ibnu-rusyd-filsuf-

muslim-komentator-aristoteles?lgn_method=google&google_btn=gsi 

Fehrullah, Terkan. (1999). ‘Ibn Rushd, Fasl al-Maqāl and the Theory of Double Truth’. Paper 

presented at the Medieval Congress in Kalamazoo, Michigan. 

Hairul, Faizi. (2019, 26 Sept), ’Ibn Rusyd: Tanpa Beliau Barat tak Mungkin keluar dari Zaman 

Gelap’, thepatriots.asia, retrieved from https://thepatriots.asia/ibn-rusyd-tanpa-beliau-

barat-tak-mungkin-keluar-dari-zaman-gelap/ 

Hamid Fahmy Zarkasyi, Amal Fathullah Zarkasyi, Tonny Ilham Prayogo, Rahmat Ardi Nur 

Rifa Da’i. (2020). ‘Ibn Rushd’s Intellectual Strategies on Islamic Theology’, Jurnal Ilmiah 

Islam Futura, 20 (1), 19–34. 

Ibn Rushd. (1959). On the Harmony of Religions and Philosophy. George Hourani (ed.). Leiden: 

E.J. Brill.    

Ibn Rushd, Abu al-Walid Muhammad. (1972). Fasl al-Maqal fi Ma Bayn al-Hikmah wa al-Syari‘ah 

min al-Ittisal. Tahkik. Muhammad Imarah. Kaherah: Dar al-Maarif. 

Ibnu Rusyd, Abu al-Walid Muhammad. (2006). Makalah Penentu tentang Hubungan antara 

Syariah dengan Falsafah. Terj. Al-Mustaqeem Mahmod Radhi. Kata Pengantar Luthfi 

Assyaukanie. Kuala Lumpur: Middle-Eastern Graduates Centre. 

Ibn Rusyd. (2023). ‘Restorasi Filsafat, Dialog Mutual dan Syariah: Ibn Rusyd dan Reformasi 

Islam dalam Fashl al-Maqal’, Jurnal Peradaban (Filsafat, Etika dan Agama), 3 (2), 71–85. 

Ibrahim, Najjar. (2001). Faith and Reason in Islam Averroes’ Exposition of Religious Arguments. 

Oxford: Oneworld Publication.  

Iysa, A. Bello. (1989). The Medieval Islamic Controversy Between Philosophy and Orthodoxy: Ijma‘ 

and Ta’wil in the Conflict Between al-Ghazali and Ibn Rushd. Leiden: E.J. Brill.    

Jamaluddin, Andi Abd. Muis, Nurwidya Putri, Rosma, Fauziah, Sulaiman Suhdi. (2024). 

‘Moderate Islam in the Thought of Ibn Rusyd’, Proceeding of 2nd International Conference 

on Education, Society and Humanity, 2 (1), 487–495. 

Joni Tamkin Borhan, Che Zarrina Sa’ari. (2007). ‘Sumbangan Pemikiran Ibn Rushd (m. 

595/1198) dalam Muamalah: Analisis terhadap Akad al-Mudarabah dalam Bidayah al-

Mujtahid wa Nihayah al-Muqtasid’, Jurnal Usuluddin, 26, 133–147. 

Khaerul Umam Junaid, Sulfitriani, Sri Rahayu. (2023). ‘Pemikiran Ibnu Rusyd: 

Mempertemukan antara Agama dan Filsafat’, El-Fata Journal of Sharia Economics and 

Islamic Education, 2 (1), 39–51. 



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman     Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34 

34 | J O U R N A L  O F  I S L A M I C  S T U D I E S  
 

Luthfi, Assyaukanie. (2006, 02 Feb), ’Ibn Rushd sebagai Model Peradaban Islam’, Harian 

Kompas. 

Majid, Fakhry. (2001). Averroes, His Life, Works and Influence, Oxford: Oneworld.  

Mami, Nofrianti. (2021). ‘Jembatan Penyeberangan Peradaban Islam ke Eropa’, Nazharat: 

Jurnal Kebudayaan, 27 (1), 1–19. 

Moch. Muwaffiqillah, Indana Zulfa, Muhammad Ayman al-Akiti. (2025). ‘Revisiting Ibn 

Rushd’s Demonstrative Philosophy: Bridging Classical Thought and Scientific 

Investigation in Contemporary Islamic Higher Education’, Tribakti: Jurnal Pemikiran 

Keislaman, 36 (1), 123–146. 

Mohammad Jamil-Ub-Behman Barod (pent.). (1921). The Philosophy and Theology of Averroes. 

Baroda: Manibhai Mathurbhal Gupta.  

Muzakki, Akh, ‘The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in 

Indonesia’, Journal of Indonesian Islam, 8.1 (2014), 1–22. 

Qatrunnada, Jihan Najla. (2023, 03 Des), ’21 Karya Ibn Rusyd di Bidang Filsafat sampai 

Kedokteran’, detikhikmah, retrieved from https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-

7069543/21-karya-ibnu-rusyd-di-bidang-filsafat-sampai-kedokteran 

Renan, Ernest. (2008). Ibn Rushd dan Mazhabnya. Terj. Andar Nubowo. Kuala Lumpur: Institut 

Kajian Dasar.    

Rossi Delta Fitrianah. (2018). ‘Ibn Rusyd (Averroisme) dan Pengaruhnya di Barat’, El-Afkar 

Jurnal Pemikiran Keislaman, 7 (1), 15. 

Syamsuddin, Arif. (2016, 07 Mei), ’Ibn Rusyd dan Kemajuan Eropa’, hidayatullah.com, 

retrieved from https://hidayatullah.com/artikel/tsaqafah/2016/05/07/94395/ibn-rusyd-

dan-kemajuan-eropa.html 

Yusnizar, Naufal Mas‘ud. (2022, 14 Nov), ’Pemikiran Ibn Rusyd dan Pengaruhnya di Eropa’, 

hidayatullah.com, retrieved from 

https://hidayatullah.com/artikel/opini/2022/11/14/240038/pengaruh-pemikiran-ibnu-

rusyd-dan-pengaruhnya-di-eropa.html 


