JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES
Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia
https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/jis
E-ISSN: 2988-0947

Vol. 3 No. 1 (2025): 22-34

DOI: https://doi.org/10.61341/jis/v3i1.124

PENGARUH ISLAM DALAM SEJARAH DUNIA:
KAJIAN KITAB FASL AL-MAQAL OLEH IBN RUSHD
The Influence of Islam in World History: A Preliminary Analysis of Ibn Rushd’s Fasl al-Maqal

Ahmad Nabil Amir®™, Tasnim Abdul Rahman?

Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur, Malaysia
2Lecturer, Faculty of Contemporary Islamic Studies, Universiti Sultan Zainal Abidin
(UniSZA), Kuala Nerus, Terengganu, Malaysia
E-mail: nabiller2002@gmail.com!"”’, tasnimrahman@unisza.edu.my?

Abstrak

Makalah ini bertujuan mengkaji pengaruh Abu’l-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rushd (1126-1198) dalam
mencetuskan kebangkitan dan pencerahan akliah di Eropah. Pengaruh dari falsafahnya yang ditulis dalam rangka
kurun ke-6-12 Hijrah menzahirkan pengaruh dan kesan yang dramatik dalam pembikinan tamadun Eropah di
kemuncak peradabannya pada kurun ke 18 M. Kesan sejarah yang fenomenal ini tertegak dan dizahirkan dalam
pandangan dan kebudayaan yang berkembang di dunia Barat. Kajian ini dirangka berasaskan pendekatan
kualitatif dari jenis tinjauan dokumenter dan analisis kandungan. Data diperoleh dari sumber-sumber primer
(khasnya buku Fasl al-Magqal oleh Ibn Rushd) dan sekunder (tulisan-tulisan yang dihasilkan tentang Ibn Rushd dan
karyanya) dan diolah secara deskriptif dan analitis, dengan teknik taakulan yang bersifat tematis, hermeneutis,
sintesis, dan historis. Dapatan kajian mendapati bahawa pemikiran dan idealisme yang dicetuskan oleh karya-
karya besar Ibn Rushd terutamanya Fasl al-maqal, telah menghasilkan perubahan radikal dalam masyarakat
Eropah. Pemikiran yang dirumuskannya telah mengangkat tamadun baru dan menzahirkan kekuatan yang
meyakinkan dalam sejarah dan kebudayaan Andalusia. Makalah ini melukiskan pengaruh yang monumental dari
tulisannya yang penting ini dalam tradisi sejarah dan keilmuan Islam di Eropah. Ia berkesimpulan bahawa karya
utama Ibn Rushd yakni Fasl al-Magal telah mendorong kepada penemuan idea-idea pencerahan di Eropah dan
menciptakan gerakan rasionalisme di Barat.

Kata kunci: Ibn Rushd, Fasl-Magal, Renainsans, Evopah dan Islam, Peradaban Dunia

Abstract

The paper aims to study the ideas and influence of Abu’l-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rushd (1126-1198) in
inspiring the Age of Enlightenment in Europe. His philosophical works and doctrine written in early 6-12th
centuries has manifested dramatic influence in the making of Western civilization as recognized in the late 18th
century renaissance. The phenomenal impact of this highly Muslim contribution was seen in the cultural
worldview that constitute the cornerstone of Western Europe. The study is based on qualitative approaches in the
form of literature review and content analysis. The data were derived from primary and secondary sources,
including the book of Fasl al-Magl and other related materials on Ibn Rushd’s oeuvre and analyzed by way of
descriptive, analytical, thematic, hermeneutic, synthetic and historical technique. The finding shows that the works
and thought of Ibn Rushd as presented in Fasl al-Magal (The Decisive Treatise) has inspired radical intellectual
transformation in European society. This paper contributes to highlight historical influence of his scientific works
that constitute the cornerstone of his worldview and discuss the monumental socio-religious reform initiated by
this great giant, Ibn Rushd in the political landscape of al-Andalus and the history of Western Europe. It concludes
that his principal work, Fasl al-Magl has inspired the process of enlightenment in Europe and creates rational spirit
in the West.

Keywords: Ibn Rushd, Fasl-Magqal, Renaissance, Europe and Islam, Western Civilization

22| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES


https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/jis
https://doi.org/10.61341/jis/v3i1.124

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

PENDAHULUAN

Makalah ini menyorot pengaruh Abu’l-Walid Muhammad Ibn Ahmad Ibn
Muhammad Ibn Ahmad Ibn Rushd (1126-1198) dalam konteks perubahan dan revolusi yang
dicetuskannya di benua Eropah. Pengaruhnya menjangkau bidang pengetahuan yang luas
dengan reputasi luar biasa dalam penguasaannya meliputi pengetahuan al-Qur’an, hadith,
fikih, bahasa, kalam serta ilmu pasti seperti matematik, astronomi dan kedoktoran.
Sumbangan intelektualnya menjadi titik penting dalam penerobosan penulisan falsafahnya
di dunia Barat dan dikenang sebagai satu-satunya faylasuf Muslim yang paling besar
pengaruhnya di Barat (Yusnizar Naufal Mas‘ud, 2022). Karyanya mempengaruhi secara
dramatik aliran pemikiran dan bidang kehidupan masyarakat Eropah yang luas yang
instrumental dalam penegakan tamadun dan tradisi pemikirannya yang tercerah.

Ajaran-ajaran Aristotle yang disampaikan dalam bukunya Politics dikembangkan oleh
Ibn Rushd menggunakan karya Plato Republic yang menjelaskan prinsipnya yang ideal
tentang politik, kesusasteraan dan retorik yang berpengaruh dalam pembentukan
masyarakat Eropah dan perspektifnya yang liberal. Penonjolan karya-karyanya yang
mengagumkan di Eropah telah melahirkan gerakan Averroisme melalui murid-muridnya
yang belajar di Andalusia yang kembali menghidupkan dan mengembangkan warisan
pemikiran dan gagasan-gagasannya. Antara tokoh Averroisme yang terkenal ialah Siger de
Brabant (1235-1282) serta pengikut dan murid-muridnya seperti Boethius de Decie, Berner
van Nijvel dan Antonius van Parma (Khaerul Umam, 2023).

Kitab Fasl al-Magal yang dihasilkannya pada awal kurun ke 12 telah berhasil
merumuskan falsafah klasik yang digerakkan oleh Aristotle dan memberikan pembelaan
terhadap akal dan nilai dialektik dan falsafahnya yang monumental, selain melorongkan
kepada pemulihan falsafah, dialog dan syariah (Ibnu Rusyd, 2023) dalam konteks krisis
pemikiran Islam dari belenggu keteledorannya. Hujah penting yang diangkat dalam buku ini
adalah Islam tidak menolak kajian falsafah, malah menjadikannya suatu kewajipan bagi yang
berkemampuan dalam mencari sumber-sumber kebenaran.

Selain terkenal sebagai ahli falsafah, perubatan, matematika, kalam, astronomi,
geografi, logika dan sains, beliau turut berkecimpung dalam pengembangan mazhab fiqih
Maliki dan pengetahuan hukum dan tradisi akliahnya. Dalam usianya yang belia ia telah
berguru dari para fuqaha yang terkemuka di Andalusia seperti Abu al Qasim ibn Basykawal
al-Andalusi (w. 578 H), Abu Marwan b. Masarrah, Abu Bakar b. Samhun, Abu Jaafar b. Abd
al-Aziz, Abdullah al-Maziri, dan Abu Muhammad b. Rizq yang memberikannya dasar
keilmuan yang kukuh.

Falsafahnya tertumpu pada soal-soal ketuhanan dan metafizik dan membawakan
pembaharuan dalam huraian-huraiannya. Terjemahannya ke atas karya-karya Aristotle yang
telah dilupai Barat daripada bahasa Latin, pada awal kurun ke-12, berdampak luas terhadap
kesedaran dan fahaman baru yang timbul di Eropah yang telah mengeluarkannya daripada
Zaman Gelap (Hairul Faizi, 2019). Hasil terjemahannya yang dikerjakan selama hampir tiga
dekad ini menyebabkannya mulai dikenal di Eropah dan menghidupkan semula
pengetahuan yang ditinggalkan Aristotle dari alam pemikiran Yunani kuno. Ini selain buku-

23|JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

buku klasik yang diterjemahkannya, tentang seni muzik seperti De Anima Aristoteles
(Komentar atas De Animo-nya Aristotle) (Jihan Najla Qatrunnada, 2023).

Ia menghasilkan ringkasan ke atas karya-karya filasuf Greek sekitar 30 buah buku
yang dinamakan al-Talkhis dan al-Mukhtasar, dengan corak pembahasan yang bersifat
komentar, kritik dan pendapat. Ini tercatat dalam komentar-komentarnya yang pendek
dalam bentuk ringkasan, komentar tengah (falkhis) dalam satu prarafrasa, dan komentar
panjang (tafsir) dengan analisis yang terperinci pada setiap baris. Falsafahnya tidak saja
mempengaruhi dua orang ahli falsafah Barat yang terkemuka, Voltaire dan Rousseau, malah
mereka dikatakan mendapatkan ilham daripada pembacaan karyanya.

Kajian tentang Ibn Rushd yang ditulis sejak permulaan kurun ke-19 banyak tertumpu
pada metode dan pengaruhnya sebagai perintis falsafah dan ‘jambatan pengetahuan” antara
Timur dan Barat. Dikenali sebagai Averroes dalam bahasa Latin Pertengahan ia dikenang
sebagai ahli falsafah yang teragung dan tiada tolok bandingnya pernah dilahirkan dalam
sejarah Islam. Ajaran-ajaran yang dikembangkannya menjadi penghubung antara dunia
Islam dan Kristian yang membuka dinamika berfikir orang-orang Kristian Eropah (Khaerul
Umam Junaid dkk., 2023) pada period peradaban Islam mencapai kemuncaknya, di mana
“filsafatnya merembes dari Andalusia ke seluruh negeri-negeri Eropah, dan itulah yang
menjadi pokok pangkal kebangkitan bangsa-bangsa Barat” (Muhammad Abduh, 1978: 169).
Kekuatan dan ketajaman filsafat dan autoritinya dipakai untuk memukul dogmatisme gereja.
Falsafah yang terpancar dari terjemahan karya-karya Arabnya ke dalam bahasa Ibrani dan
Latin telah menimbulkan faham rasionalisme yang menjadi batu tanda dari nilai dan
semangat rasional yang digerakkannya yang telah mengilhamkan pencerahan di belahan
dunia Barat.

Dalam kajiannya tentang fikih nalar dan istinbath Ibn Rushd, Fathurrahman Azhari
(2015) mengkaji khittah hukum dan mazhab dalam kitabnya Bidayah al-Mujtahid yang
berusaha melepaskan umat dari belenggu taklid. Antara metode yang dikenalpasti dalam
perumusan hukumnya adalah kaedah istinbat yang ditarik dari berbagai pandangan dan
pemakaian ijtihad intiqa’i dalam memilih pendapat yang terkuat. Dalam merungkai kekusutan
dan pertikaian dalil, ia menerapkan pendekatan al-jam‘u wa’l-tawfig, ketimbang dari tarjih.
Manakala dalam pemakaian tarjih, ia mendahulukan sunnah yang diriwayatkan oleh perawi
yang lebih banyak berbanding yang perawinya sedikit; sunnah yang perawinya lebih alim
tentang hukum berbanding yang perawinya kurang kearifan dalam bidang tersebut; sunnah
yang dikuatkan oleh dalil lain berbanding yang tiada dalil pendukung; sunnah ahad yang
sahih ke atas dalil al-khitab dan giyas, mengutamakan dalalah mantuq ke atas dalalah mafhum,
dalil yang bersifat khusus ke atas yang umum; dan ayat yang bersifat umum ke atas giyas.

Pertentangan antara jalur falsafah dan ortodoksi diungkapkan oleh Iysa A. Bello
(1989) dalam tinjauannya tentang kontroversi antara al-Ghazali dan Ibn Rushd dalam
masalah ijma’ dan takwil yang diketengahkan dari penulisan mereka yang kompleks seperti
al-Mungidh dan Fasl al-Magal. Pengaruh Aristoteles terhadap ahli falsafah Muslim-Arab
disorot oleh Ahmed Alwishah dan Josh Hayes (eds.) (2015) dalam konteks pengaruh
doktrinnya terhadap kaum teolog dan tradisi intelektualnya pada abad pertengahan (antara

24| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

kurun ke-9 dan 13 M) seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Ghazali, Ibn Tufayl dan Ibn Rushd yang
telah menterjemah, menafsirkan dan menyerap teks-teks falsafah Greeknya yang
menyumbang kepada pemekaran pikiran-pikiran falsafah, sains, dan kalam di dunia Islam.
Menurut Yusnizar Naufal Mas‘ud (2022) dalam kajiannya tentang pengaruh Ibn
Rushd di Eropah, sumbangannya yang terbesar adalah dalam rekonsiliasi antara agama
(wahyu) dengan falsafah (akal) yang ditinggalkan melalui karya-karya ilmiahnya yang sangat
berpengaruh di Eropah. Pandangan ini turut diperkukuh oleh Rossi Delta Fitrianah (2018),
Mami Nofrianti (2021) dan Syamsuddin Arif (2016) dalam tinjauan mereka tentang pengaruh
Ibn Rusyd terhadap kemajuan Eropah yang antara lain menyebut bahawa mazhab
Averroisme pernah terkubur dalam sejarah dan dikalahkan oleh teori-teori lain yang
dominan di Eropah pada abad pertengahan oleh pelopor aliran Platonisme, Augustinisme,
Avicennisme dan Alexandrisme sebelum dihidupkan semula oleh Ernest Renan pada abad
ke-19 lewat karyanya Averroes et I’Averroisme yang dikeluarkan pada 1852. Manakala
Jamaluddin dkk. (2024) menyorot landas moderat dari sikap dan pemikiran Ibn Rushd yang
bergaris sederhana dan toleran yang menolak unsur radikal dan keekstriman dalam agama.
Justeru makalah ini bermaksud menyorot pengaruh pemikiran Ibn Rushd dan
pengembangan idealisme dan falsafahnya di Eropah melalui karyanya Fasl al-Magal, dan
melihat kekuatan nilai ilmiah, spekulatif, etika, falsafah, logika, hikmah, usul dan giyasnya

yang harmonis dan pengaruhnya dalam sejarah moden.

METODE

Penelitian ini dirangka berasaskan pendekatan kualitatif berbentuk tinjauan pustaka
dan analisis isi. Data diperoleh dari sumber-sumber primer dan sekunder khasnya buku Fasl
al-Magal oleh Ibn Rushd dan tulisan-tulisan yang dihasilkan tentang Ibn Rushd dan karyanya)
dan diolah secara deskriptif dan analitis, dengan corak taakulan bersifat tematis, hermeneutis,

sintesis, dan historis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Biografi

Abu’l-Walid Ibn Rushd, yang dikenal di Eropah sebagai Averroes, dilahirkan di Cordoba,
Sepanyol pada 1126 Masihi. Beliau mendalami sastera Arab (Adab), hukum (figh), kalam,
perubatan dan falsafah dari pelbagai guru (mashayikh), yang dicatatkan namanya dalam
beberapa sumber. Antaranya ialah Ibn Zuhr, ahli perubatan yang terkenal yang pernah
menjadi tabib istana di Andalusia yang kemudiannya menjadi sahabatnya. Pada tahun 1169,
beliau diperkenalkan kepada Khalifah, Abu Ya'qub Yusuf, oleh Ibn Tufayl (w. 1185), filasuf
ulung waktu itu dan ahli perubatan di istana Khalifah. Abu Ya’qub Yusuf adalah pembaca
Aristotle yang tekun, tetapi mengadu kepayahan mencerna “ungkapan dan idiomnya yang
rumit”. Sebagai hasil pertemuan ini, Ibn Rushd diminta menghuraikan karya-karya Aristotle
untuk digunakan oleh Khalifah, “maka semenjak itu mulailah aku berkonsentrasi, dengan
saran dan dorongan Ibn Tufayl, menulis komentar atas karya-karya Aristoteles” (Renan, 2008:
17; Syamsuddin Arif, 2016). Ia melayani kekhalifahan Muwahhidun dan dilantik sebagai

25| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

hakim (Qadi) di Seville (1169-1172), dan kemudiannya sebagai ketua hakim (Qadi al-Qudat)
di Cordoba (1172-1182) (Endang Mulyani, Tri Indriawati, 2024). Pada 1182, beliau ditunjuk
sebagai ahli perubatan diraja di istana Marrakesh, mengambil tempat Ibn Tufayl yang
bersara. (Ibrahim Najjar, 2001: 1-16)

Setelah putera khalifah yang baru dilantik, digelar Al-Mansur, Ibn Rushd terus mendapat
mandat dan naungan istana, tetapi pada tahun 1195, atas desakan umum, Khalifah
menitahkan buku-buku Ibn Rushd dibakar, kerana didakwa merendahkan agama atau kufur
(mulhid), dan pengajian falsafah dan sains diharamkan, dengan pengecualian ilmu
astronomi, perubatan dan aritmetik. Pada tahun yang sama, Ibn Rushd dibuang ke Lucena
(Alaisano), di selatan Cordoba; walaupun kemudiannya beliau dirujuk dan ditempatkan
pada kedudukannya semula. Namun beliau tidak sempat mengecap kurnia dan
penghormatan yang telah dipulihkan semula oleh Khalifah al-Mansur al-Muwahhidi kerana
pada 11 Disember 1198 M (595 H), beliau terburu wafat di Cordoba dalam usia tujuh puluh

dua tahun.

2. Karya dan Pengaruhnya
Tulisan Ibn Rushd yang diakui sebagai karya aslinya menjangkau hampir 67 buah dalam
bidang falsafah, fikah, teologi, falak, muzik, kaji bintang, nahu, linguistik dan perubatan, yang
kesemuanya masih dipertahankan dalam bahasa Arab atau Hebrew dan terjemahan Latin,
yang telah meletakkannya di kalangan penulis yang terkehadapan dalam lapangan ini sejak
zaman pertengahan Islam dan selepasnya. Beliau terkenal di Eropah, bermula pada abad ke-
13, dengan terjemahan dan komentarnya ke atas korpus dan falsafah Aristotle yang berjudul
The Commentator, atau sebagaimana diungkapkan oleh Dante, che gran commento feo.

Terjemahan Latin ini pada awal abad tersebut telah mencetuskan ransangan
intelektual di kalangan sarjana dan melantarkan asas kepada kebangkitan skolastisme Latin,
salah satu keagungan dalam pemikiran Eropah dalam zaman pertengahan dan pada abad
selanjutnya. Bagaimanapun, selain dari sumbangannya kepada kesarjanaan Aristotle, yang
tiada tandingannya sampai ke abad moden, Ibn Rushd telah menangani persoalan teologi
secara lebih menyeluruh daripada kesemua filasuf muslim, termasuk persoalan perenial
tentang hubungan antara keimanan dan akal, yang menjadi isu yang penting dalam
perdebatan skolastik di abad ketiga belas dan selepasnya di Eropah.

Sumbangannya terhadap perdebatan itu dirakamkan dalam tiga tretis kalam: Fasl al-
Magal (The Decisive Treatise) yang ditulis pada 1179; Al-Kashf ‘an Manahij Al-Adilla (The
Exposition of the Methods of Proof) (tajuk asalnya ialah kitab Al-Kashf ‘an manahij al-adillah fi
‘aqa’id al-millah aw naqd ‘ilm al-kalam diddan “ala al-tarsim al-idulujiy lil ‘agidah wa difa’an ‘an al-
‘ilm wa hurriyah al-ikhtiyar fi al-fikr wa al-'fi’l) ditulis pada tahun yang sama; dan trek pendek
(al-Damima) yang membahaskan tentang pengetahuan Tuhan yang kekal dan tidak berubah
berkait dengan entiti yang kontinjen dan khusus. Kepada trilogi ini harus ditambah
bantahannya yang sistematik terhadap serangan al-Ghazali kepada Neoplatonis Islam dalam
Kerancuan Para Filsuf (Tahafut al-Falasifah), yang ditulis pada 1195 yang bertajuk Tahafut al-
Tahafut (The Incoherence of the Incoherence).

26 | JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

Karya-karya yang prolifik yang dihasilkannya banyak mengupas pandangan al-
Ghazali, Aristotle, Plato dan Imam-Imam mazhab Malikiyyah dan Syafi‘iyah yang muktabar.
Beliau telah meringkaskan tulisan Imam al-Ghazali al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul dengan
kitabnya Daruri fi Usul al-Figh yang merumuskan pemikiran fikah Syafii dan merungkai
kefahaman furu’ mazhab. Beliau turut menulis tentang metode dan landas pemikiran figh
Malikiyah dalam kitabnya Bidayatul Mujtahid wa Nihayah al-Mugqtasid (the Primer of the
Discretionary Scholar).

Dalam bidang perubatan, beliau menulis kitab al-Kulliyat fi al-Tibb dalam 16 jilid yang
merupakan ringkasan (talkhis) kepada pemikiran Galen, yang dianggap setara dengan kitab
al-Qanun karya Ibn Sina. Kitab ini adalah sebuah penghasilan yang terperinci tentang asas
perubatan yang telah ditekuni dan dikajinya secara mendalam dan merupakan teks penting
dalam pengajian dan latihan perubatan di universiti Eropah dan diterjemahkan ke dalam
bahasa Latin pada 1255 oleh Bonacosa (seorang Yahudi dari Padua) sebagai Colliget. Ia
kemudiannya diterjemahkan ke dalam bahasa Inggeris dengan tajuk General Rules of Medicine.
Selain itu beliau turut menulis kitab fi Harkat al-Falak (Book on the Heavenly Movements),
Talkhis Kitab al-Jadal (Middle Commentary on Aristotle’s Topics), dan komentar The Republic
oleh Plato.

Selain itu beberapa karyanya yang lain dalam pengetahuan hukum dan falsafah
termasuklah Al-Dar al-Kamil fi al-Figh, I'tiqad Masyasyin wa al-Mutakallimin, Sharh Kathirah ‘ala
al-Farabi fi Masa’il al-Mantigi Arista (ulasan terhadap pemikiran Aristotle), Magalah fi al-Radd
‘ala Abi “Ali bin Sina (penolakan terhadap Ibn Sina), Ittisal al-"Aql al-Mufarriq bi al-Insan, Masa'il
fi Mukhtalif Agsam al-Mantiq (ragam pembahagian logika), al-Mabadi’ (pengantar ilmu
falsafah), Tafsir Urjuza (ilmu perubatan dan tauhid), Taslul (metafizik dan kalam) dan lainnya.

Ibn Rushd percaya pada kebenaran tunggal, meskipun cara mencapai kebenaran yang
satu itu berbeza mengikut tingkatan akal. Ini dimungkinkan dengan pendekatan retorik
(khitabi) (yang umumnya dipakai orang awam), dialektik (jadali) (oleh kaum cendekiawan),
dan demonstratif (burhani) (oleh kaum filsuf dan ahli sains) sebagai digariskan dalam
kitabnya Fasl al-Magal (Syamsuddin Arif, 2016). Ia adalah penemu falsafah Islam yang
rasional yang diserap dari pemikiran klasik Yunani yang dizahirkan dalam penulisan
Aristotle. Karya besarnya, Fasl al-Magal membahaskan pemikiran empat mazhab penting
dalam Islam, Ahs‘ari, Mu’tazili, Batini (esoterik) dan literalis. Ia turut mengupas falsafah
agama dan karakternya yang inklusif dan universal. Luthfi Assyaukanie, dalam
pengantarnya kepada kitab Fasl al-Magal (Makalah Penentu) menyatakan: “Perhatian Ibn
Rusyd jauh melampaui sekat-sekat agama. Pemikirannya bersifat universal yang bisa
dimanfaatkan oleh umat manusia” (Ibn Rushd, 2006, xii).

Ibn Rushd telah berhasil menggarap dan merekonstruksi falsafah Aristotle dalam
mentakwil kebenaran wahyu dan akal. Beliau membela para filasuf Muslim yang dikafirkan
oleh al-Ghazali seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Kindi dan kelompok Batiniyyah dan
Isma‘iliyyah. Beliau berhujah; “Kami melihat bahawa Abu Hamid telah berbuat salah
terhadap para filasuf Aristotelian, dengan mendakwa bahawa mereka ini berpandangan
bahawa Tuhan Maha Suci dan Tinggi tidak mengetahui perkara juz’iyat. Sebetulnya mereka

27| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

berpandangan bahawa Tuhan mengetahui perkara juz’iyat dengan ilmu yang tidak sejenis
dengan ilmu kita tentangnya (Ibn Rushd, 2006, 22).

Falsafah pemikiran Ibn Rushd yang tuntas berdampak besar dalam mengilhamkan
pencerahan dan menguatkan nilai falsafah, ideologi dan kalam serta mempertahankan posisi
akal sejajar dengan wahyu. Beliau mengkritik karya dan pandangan al-Ghazali dalam Tahafut
al-Falasifah dan Faysal al-Tafrigah yang membungkam falsafah logik dan skolastik, kerana,
sebagaimana diungkapkan oleh Luthfi Assyaukanie: “Baginya, ilmu agama dan ilmu umum
(falsafah) sama pentingnya” (Ibn Rushd, 2006, xvii).

Ibn Rushd adalah penganjur faham rasional yang menekuni falsafah di saat
permusuhan dan sikap antagonis terhadap falsafah klasik (‘ulum al-awa’il) memuncak di
kalangan masyarakat Islam. Pengiktirafannya terhadap falsafah dan ijtihad adalah lantaran
“la sangat menghargai filsafat dan ilmu pengetahuan” (Ibn Rushd, 2006). Kesungguhannya
menekuni falsafah ini telah memungkinkannya mengangkat kefahaman klasik dari filasuf
Yunan dan menulis komentar yang kritis ke atas falsafah dan ajaran metafizik Aristotle.
Sumbangan Ibn Rushd dalam memperkenalkan falsafah Greek dan kekuatannya dalam
mencetuskan pengaruh yang monumental pada percambahan budaya dan pemugaran ijtihad
diungkapkan oleh Luthfi sebagai pencapaian yang klasik di zaman pertengahan. Menurutnya
“Ibnu Rusyd layak dijadikan model kemajuan bagi peradaban Islam bukan hanya karena
posisinya sebagai filasuf agung, tapi kerana ia juga seorang tokoh agama yang menguasai

ilmu-ilmu tradisional Islam.” (Ibn Rushd, 2006, xii).

3. Kitab Fasl al-Magqal

Kitab Fasl al-Magal wa Taqrir ma bayna al-Shari ‘ah wa al-Hikmah min al-Ittisal adalah
karyanya yang agung yang mengupas falsafah pemikiran Islam dan membahaskan aliran
rasional yang dipelopori dalam falsafah Greek. Ia mengungkapkan kekuatan akal dan
kebebasan ikhtiar. Antaranya ia menekankan pentingnya berfikir secara analitikal dalam
penafsiran al-Qur’an yang bercanggah dengan pendirian konservatif yang menggantungkan
penafsirannya pada hadith.

Bukunya mengetengahkan kefahaman logik, prinsip takwil, dan asas pembuktian melalui
qiyas al-‘aqli, qiyas al-jadali, dan al-burhani (demonstratif) yang disandarkan sebagai hujah oleh
kelompok mutakallimin dan merupakan penentu yang penting dalam mengilhamkan
pembaharuan terhadap falsafah barat. Tulisannya membahaskan antara lain kekuatan
hikmah dan giyas dan matlamat-matlamat syarak dan dalil-dalil logik, retorik dan
demonstratif. Tema yang difokuskan dalam penyampaiannya adalah saranan terhadap
pencarian bukti berasaskan metode diskursif, dan konseptual.

Argumen yang mendasari perbahasan kitab ini mencakup tiga ciri yang fundamental:

1. Falsafah tidak mendorong pada kekufuran

2. Falsafah melandaskan jalan yang paling mantap untuk mencapai kebenaran

3. Prinsip asas syarak yang tidak boleh dipertikai hanya tiga, keyakinan pada Tuhan,

keyakinan pada rasul (as), dan hari kebangkitan.

28|JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

Bermula dari premis tentang penyatuan akal dan wahyu sebagai dua sumber kebenaran
yang hak, Ibn Rusyd menampilkan dalil dari falsafah pemikiran bahawa wahyu dan akal
keduanya adalah pemberian Tuhan. Akal dan wahyu menurutnya adalah “saudara
sesusuan” (ukht al-radi‘ah) yang tak mungkin terpisah. Akal menghajatkan wahyu kerana
permasalahan dunia yang berkait dengan alam metafizik (ghayb), tak terjangkau oleh akal.
Wahyu juga memerlukan akal kerana tanpa kekuatan fikiran, wahyu tidak bisa dimengerti.

Menurutnya, sekiranya terdapat pertentangan antara ayat al-Qur’an dengan akal, maka
ayat tersebut haruslah ditakwil, seperti diungkapkan dalam Fasl al-Magal “Sekiranya di sana
tak ada pertentangan-antara wahyu dan akal- maka tak ada yang perlu dikatakan.Tapi, jika
ada pertentangan, maka wahyu haruslah ditafsirkan.” (Ibn Rushd, 2006, 97).

Peranan akal dan falsafah yang murni sangat mendesak dalam memahami banyak ayat-
ayat al-Qur'an yang tampak bertentangan dengan akal dan nilai kemanusiaan moden.
Disinilah letaknya kekuatan takwil untuk mengkompromi dan menjalinkan makna yang

meraikan semangat wahyu dan kemanusiaan.

4. Kesejajaran Falsafah dan Syariah

Kupasannya tentang falsafah dan aliran pemikiran Yunani menjelaskan suatu kefahaman
asas bahawa terdapat harmonisasi yang jelas antara wahyu dan akal, agama dan ilmu dan
syariah dan falsafah. Ide yang digagaskan oleh sang filasuf Yunan, Aristotle telah
dihuraikannya dengan terperinci dalam kitabnya Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla fi Aqa’id al-
Milla dan al-Daminah. Karya ini mengemukakan prinsip takwil yang definitif yang
menggagaskan faham perbandingan dan analisis yang kritikal ke atas nas al-Quran dan al-
hadith.

Ibn Rushd menjelaskan kedudukan falsafah dan hikmah serta aspek logika yang
dikemukakan dalam Kkarya-karya Aristotle dengan tuntas. Dikenang sebagai ‘Bapa
Rasionalisme’ beliau menghubungkan lapangan falsafah dengan agama seperti diungkapkan
dalam karyanya Fasl al-Magqal yang menegaskan bahawa pencarian falsafah adalah sejalan
dengan kehendak agama bagi mencari kebenaran darihal kewujudan. Beliau turut
menekankan kepentingan memanfaatkan ilmu yang diperoleh dari yang bukan Muslim dan
masyarakat terawal. “Bahawa menelaah karya-karya orang terdahulu (ahl al-awa’il) adalah
wajib menurut syarak. Ini kerana tujuan mereka dalam penulisan karya-karya itu sama

dengan tujuan yang digalakkan oleh syarak.” (Ibn Rushd, 2006, 11).

5. Argumen-Argumen Penting dalam Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla

Kitab Al-Kashf ‘an Manahij al-Adilla fi ‘Aga’id al-Milla yang dikarang Ibn Rushd
memperlihatkan argumentasi yang tuntas dalam perbahasan kalam dan kritiknya terhadap
kaum teolog dan sufi. Ia berusaha membawakan pemikiran klasik Greek ke dalam falsafah
Islam (Abdul Rahim Sabri, 2010). Buku ini ditulis sekitar tahun 575 H/1179 M ketika ia
menetap di Maghribi yang merupakan sambungan daripada karyanya yang awal al-Damima
fi Ilm al-Ilahi (tretis tentang masalah ketuhanan) dan Fasl al-Magal.

Dalam kitabnya al-Matan al-Rushdiy, Jamal al-Din al-Alawi menerangkan bahawa kitab ini
ditulis dalam zaman al-fasilah al-Ghazaliyyah (fasa kritik atas al-Ghazali), iaitu setelah beliau

29| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

menguasasi falsafah Greek dan sebelum menghuraikan karya Aristotle secara rinci (al-sharh
al-kabir) (antara tahun 574 hingga 576 H) (Abdul Rahim Sabri, 2010). Beliau mengemukakan
hujah yang analitis berkait dengan dalil ketuhanan, dan mengetengahkan huraian yang
terperinci tentang ide kewujudan, ketauhidan dan sifatNya yang tersendiri menurut fahaman
ahl al-sunnah wal jama’ah. Kitabnya turut mengangkat perbahasan tentang perkara ghaib, dan
perbuatan Tuhan, yang berkait dengan kejadian dunia, pengutusan rasul, ketentuan takdir,
keadilan Ilahi, dan kebangkitan.

Perbincangan ‘agidah dan falsafah yang dibentangkan dalan kitab al-Kashf ini
merrumuskan faham pencerahan yang signifikan terhadap nas-nas syariat dan menggariskan
kaedah interpretasi teks dan soal-soal akidah yang mendalam, yang memperlihatkan
kecenderungannya pada batas dan nilai kesederhanaan dalam syariat, sebagaimana
dijelaskan oleh Ibn Taimiyah dalam kitabnya Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyyah (1: 252): “Ibn
Rusyd dan semacamnya masih lebih dekat ke Islam daripada Ibn Sina dan semisalnya, kerana
masih menjaga batas-batas agama ketimbang mereka yang mengabaikan kewajiban dan

melanggar aturan agama” (Syamsuddin Arif, 2016).

6. Menyangkal Kelompok Asya‘irah

Dalam Fasl Magal (The Decisive Treatise) Ibn Rushd mendukung pembebasan sains dari
falsafah yang bertolak belakang dengan pandangan rasmi mazhab Ash’ari. Beliau menolak
kefahaman aqidah yang dipelopori oleh aliran Asya‘irah, yang mengakibatkan sebahagian
menganggap doktrinnya punca kepada fahaman sekularisme di Eropah Barat. Dalam
muqaddimah Fasl Magal beliau menjelaskan: “Kami menegaskan bahawa urusan falsafah
tidak lain dari merenung penciptaan makhluk dan memikirkan tentangnya supaya mendapat
pencerahan untuk mengenal Tuhan — dengan perkataan lain, untuk melihat kepada makna
kewujudan.”

Beliau turut menolak pentakwilan yang fasid yang dikemukakan oleh kelompok
Muktazilah bagi menegakkan falsafah dan idealisme mereka, “Tidak harus ditulis dalam
buku-buku umum tentang takwil-takwil yang benar, apatah lagi takwil-takwil yang
salah....kerana pentakwilan ke atas ayat dan kerana menyangka pentakwilan wajib
diberitahu kepada umum, lahirlah mazhab-mazhab di dalam Islam sehingga mereka
mengkafirkan antara satu sama lain dan menuduh bidaah sesama mereka. Maka Muktazilah
mentakwilkan banyak ayat [Quran] dan hadis, dan mereka memberitahu takwil-takwil
mereka kepada umum, dan demikian juga yang diperbuat kelompok Asy‘ariyah, walaupun
mereka ini tidak banyak melakukan takwil.” (Ibn Rushd, 2006, 42-43)

7. Hikmah dan Falsafah

Menurut Ibn Rushd, hikmah bukan setakat pengetahuan biasa, seperti fizik, matematik,
atau geografi, tetapi hikmah adalah pengetahuan yang mendasar, yang asas, yang
diungkapkan oleh sarjana klasik Yunan sebagai ‘falsafah’. (Ibn Rushd, 2006, xv) Pengertian
hikmah mempunyai konotasi yang penting kepada Ibn Rusyd. Hikmah sering dikaitkan
dengan doktrin-doktrin syariah yang termaktub dalam kitab suci, justeru tidak mungkin ada
pertentangan antara hikmah dan syariah, antara agama dan falsafah.

30]JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

i1

Menurutnya, falsafah yang juga disebut sebagai “‘ilm al-nazar” penting untuk
membantu kita memahami ayat-ayat al-Qur’an yang samar (mutasyabihat). Hanya dengan
latihan dan perenungan (amal nazari) seseorang dapat memahami kesamaran tersebut, dan
latihan intelek yang terbaik adalah falsafah. Kemunculan Ibn Rushd pada kurun ke 6 Hijrah
telah memberikan dampak yang besar kepada kajian ilmu falsafah. Keupayaannya
menzahirkan kebenaran wahyu dan akal dan keharmonian falsafah dan syariah telah
menolak cengkaman dan hegemoni agama (gereja) ke atas akal.

Luthfi Assyaukanie dalam pengantar kitab Makalah Penentu (Fasl al-Magqal)
mengungkapkan: “Tidak ada nama tokoh Islam yang begitu berpengaruh bagi peradaban
Barat moden seperti Ibn Rusyd. Pada masa-masa awal renaisans, Ibn Rusyd menjadi model
bagi kemajuan orang-orang Eropah. Di Universiti Sorbonne, Perancis, ajaran-ajaran Ibn
Rusyd dikembangkan menjadi sebuah mazhab pemikiran yang disebut “Latin Averroism” ...
beberapa sarjana di sana, seperti Siger of Brabant, Boethius of Dacia, dan Goswin of La
Chapelle bahkan mendirikan kelompok kajian khusus tentang Ibn Rusyd. Kelompok ini kelak
disebut sebagai Latin Averroism.” (Ibn Rushd, 2006, xii, xvii).

Dalam komentarnya terhadap falsafah Aristotle, Ibn Rushd berkeras membela ijtihad
dan kebebasan ikhtiar bersandarkan wahyu dan faham sains yang rasional. Beliau sekaligus
membela filasuf muslim yang dikecam oleh al-Ghazali yang telah terpengaruh dengan
falsafah dan pemikiran Greek. Pembelaan yang jitu terhadap status akal ini telah memberikan
keyakinan terhadap peradaban eropah di abad ke-18.

Menurut Luthfi Assyaukanie pemilihan massa terhadap figur Ibn Rushd adalah
berdasarkan pandangan dan falsafahnya yang rasional dan kritis: “Bagi mereka yang
menjadikan Ibnu Rusyd sebagai model kemajuan berangkat dari keyakinan bahwa tokoh ini
merupakan pemikir par excellence dan susuk raksasa yang telah memberikan sumbangan
besar, bukan hanya bagi kaum Muslim, tapi juga bagi kemanusiaan”. (Ibn Rushd, 2006, xv)

Penafsirannya yang tuntas terhadap karya Greek dan pemilihannya yang tepat
terhadap falsafah dan sosok Aristotle telah mengangkat Ibn Rushd sebagai filasuf besar dan
berpengaruh luas di dunia barat. Luthfi Assyaukanie menulis “Kendati di dunia Islam sendiri
dia kurang mendapatkan penghargaan, di dunia barat, sejak abad ke-12, namanya berkibar
di pusat-pusat pengajian dan lembaga-lembaga ilmu pengetahuan. Di Universiti Paris, karya
Ibnu Rusyd dipelajari secara serius dan pandangan-pandangannya didiskusikan secara luas.”
(Ibn Rushd, 2006, xvii)

8. Peranan Filasuf Renan

Revolusi intelektual di dunia Islam bermula setelah pemikiran Ibn Rusyd disalin dan
diperkenalkan oleh Ernest Renan (1823-1892). Penemuan falsafah Ibn Rusyd oleh Renan
sekaligus membangkitkan tamadun Eropah dan menemukan titik penting dalam sejarah
kekuasaannya yang berpengaruh. Pencerahan ini hanya tercetus dengan pengaruh falsafah
Islam yang digerakkan oleh Ibn Rushd, yang disebut Renan sebagai “peletak batu pertama
rasionalisme Eropah” (Syamsuddin Arif, 2016). Luthfi Assyaukanie menegaskan “Ibnu Rusyd
dipandang sangat berjasa bagi dunia intelektual Eropah karena dialah orang yang secara

31|JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

sangat meyakinkan memberikan hujah tentang pentingnya kemandirian dunia akademi dari
kuasa gereja”. (Ibn Rushd, 2006, xvii)

Hujah Ibn Rusyd telah memecahkan dominasi gereja ke atas akal. Kebebasan akliah
yang ditiupkannya telah memisahkan secara radikal kuasa gereja dan politik. Kemandirian
ide yang dicapai lewat kurun ke 18 telah memberikan corak pentafsiran dan kebudayaan baru
dalam falsafah Eropah di abad pertengahan. Di tangan Renanlah, falsafah Ibn Rusyd
diperluas dan diangkat sebagai asas yang memunculkan faham renaisans yang fenomenal
dan membuka aliran pembaharuan yang penting di universiti-universiti terkemuka di
Eropah. Bermula saat itu, ajaran dan pengaruh Ibn Rusyd terpasak kukuh di kalangan
pengikutnya yang masyhur sebagai Latin Averroists. “Di sinilah karya Ibn Rusyd Fasl al-Magal
memainkan peranannya” (Ibn Rushd, 2006, xix) dalam mendobrak faham agama yang usang

dan membuka pandangan dan keyakinan baru terhadap falsafah Islam.

KESIMPULAN

Jelasnya, perbincangan tentang kitab Fasl al-Magal yang diutarakan dalam makalah ini
telah memperlihatkan pengaruh dan dampak yang mengesankan dari pemikiran Ibn Rusyd
terhadap tamadun Eropah. Sumbangan yang dizahirkan dari ketangkasan falsafah Islam
pada abad pertengahan telah membentuk peradaban Barat yang lahir dari karya-karya
penting yang dihasilkan oleh ulama Islam di kurun pertengahan seperti Ibn Rushd, al-Razi,
al-Khawarizmi dan al-Ghazali. Peradaban Eropah dibangunkan oleh kesungguhan bangsa
Latin menaakul dan mencerap karya-karya yang ditulis oleh Ibn Rushd yang telah
mencetuskan renaisans (pencerahan) sebagai tercatat dalam sejarahnya di abad pertengahan.
Sejak pembukaan dan pembebasan ke atas wilayah-wilayah Islam di kawasan Arab, Afrika,
Parsi, Rom dan Andalusia, pengaruhnya telah berkembang dengan nilai-nilai pembaharuan
dan keadilan yang mampan. Kekuatan pengaruh Ibn Rushd dan ajaran-ajaran moral dan
falsafahnya yang tersebar di Andalusia telah membuka jalan kepada kebangkitan dunia
Barat. Dalam dekad yang penting ini, Ibn Rushd telah memberi sumbangan yang bermakna
dengan penemuan falsafah Islam dan dialektika Yunani yang meyakinkan dan usaha
mensejajarkan hikmah dan wahyu yang dirumuskan dalam kitabnya Fasl al-Magqal. Idealisme
saintifik yang dicetuskannya ini telah melahirkan pandangan dan mazhab baru di Eropah
yang dikenal sebagai falsafah Averroism dan telah mempengaruhi dunia pemikiran dan

kesarjanaan moden.

32| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

DAFTAR RUJUKAN

Abduh, Muhammad. (1978). Ilmu dan Peradaban Menurut Islam dan Kristen. Terj. Muhammad
Syaf & Abu Bakar Usman. Bandung: CV. Diponegoro.

Abdul Rahim, Sabri. (2010, 03 Jan), 'Ibn Rusyd Jawab al-Asya‘irah, al-Ghazali’,
malaysiakini.com, retrieved from https://www.malaysiakini.com/columns/121024

Ahmed Alwishah, Josh Hayes (eds.). (2015). Aristotle and the Arabic Tradition. Cambridge
University Press.

Al-Ahwany, Ahmad Fuad. (1963). Ibn Rusyd. Wisbaden: Otto Harrossowits.

Azhari, Fathurrahman. (2015). “‘Metode Istinbath Hukum Ibn Rusyd dalam Kitab Bidayah al-
Mujtahid’, Tashwir, 3 (8), 351-373.

Endang Mulyani, Tri Indriawati. (2024, 25 Jan), ‘Biografi Ibn Rusyd, Filsuf Muslim
Komentator Aristoteles’, kompas.com, retrieved from
https://www.kompas.com/stori/read/2024/01/25/100000679/biografi-ibnu-rusyd-filsuf-
muslim-komentator-aristoteles?lgn_method=google&google_btn=gsi

Fehrullah, Terkan. (1999). ‘Ibn Rushd, Fasl al-Magal and the Theory of Double Truth’. Paper
presented at the Medieval Congress in Kalamazoo, Michigan.

Hairul, Faizi. (2019, 26 Sept), 'Ibn Rusyd: Tanpa Beliau Barat tak Mungkin keluar dari Zaman
Gelap’, thepatriots.asia, retrieved from https://thepatriots.asia/ibn-rusyd-tanpa-beliau-
barat-tak-mungkin-keluar-dari-zaman-gelap/

Hamid Fahmy Zarkasyi, Amal Fathullah Zarkasyi, Tonny Ilham Prayogo, Rahmat Ardi Nur
Rifa Da’i. (2020). ‘Ibn Rushd’s Intellectual Strategies on Islamic Theology’, Jurnal Ilmiah
Islam Futura, 20 (1), 19-34.

Ibn Rushd. (1959). On the Harmony of Religions and Philosophy. George Hourani (ed.). Leiden:
E.J. Brill.

Ibn Rushd, Abu al-Walid Muhammad. (1972). Fasl al-Magal fi Ma Bayn al-Hikmah wa al-Syari‘ah
min al-Ittisal. Tahkik. Muhammad Imarah. Kaherah: Dar al-Maarif.

Ibnu Rusyd, Abu al-Walid Muhammad. (2006). Makalah Penentu tentang Hubungan antara
Syariah dengan Falsafah. Terj. Al-Mustageem Mahmod Radhi. Kata Pengantar Luthfi
Assyaukanie. Kuala Lumpur: Middle-Eastern Graduates Centre.

Ibn Rusyd. (2023). ‘Restorasi Filsafat, Dialog Mutual dan Syariah: Ibn Rusyd dan Reformasi
Islam dalam Fashl al-Magal’, Jurnal Peradaban (Filsafat, Etika dan Agama), 3 (2), 71-85.
Ibrahim, Najjar. (2001). Faith and Reason in Islam Averroes” Exposition of Religious Arguments.

Oxford: Oneworld Publication.

Iysa, A. Bello. (1989). The Medieval Islamic Controversy Between Philosophy and Orthodoxy: Ijma’
and Ta'wil in the Conflict Between al-Ghazali and Ibn Rushd. Leiden: E.J. Brill.

Jamaluddin, Andi Abd. Muis, Nurwidya Putri, Rosma, Fauziah, Sulaiman Suhdi. (2024).
‘Moderate Islam in the Thought of Ibn Rusyd’, Proceeding of 2nd International Conference
on Education, Society and Humanity, 2 (1), 487—-495.

Joni Tamkin Borhan, Che Zarrina Sa’ari. (2007). ‘Sumbangan Pemikiran Ibn Rushd (m.
595/1198) dalam Muamalah: Analisis terhadap Akad al-Mudarabah dalam Bidayah al-
Mujtahid wa Nihayah al-Mugqtasid’, Jurnal Usuluddin, 26, 133-147.

Khaerul Umam Junaid, Sulfitriani, Sri Rahayu. (2023). ‘Pemikiran Ibnu Rusyd:
Mempertemukan antara Agama dan Filsafat’, El-Fata Journal of Sharia Economics and
Islamic Education, 2 (1), 39-51.

33|JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rachman Vol. 3, No. 1 (2025): 22-34

Luthfi, Assyaukanie. (2006, 02 Feb), ‘Ibn Rushd sebagai Model Peradaban Islam’, Harian
Kompas.

Majid, Fakhry. (2001). Averroes, His Life, Works and Influence, Oxford: Oneworld.

Mami, Nofrianti. (2021). ‘Jembatan Penyeberangan Peradaban Islam ke Eropa’, Nazharat:
Jurnal Kebudayaan, 27 (1), 1-19.

Moch. Muwaffiqillah, Indana Zulfa, Muhammad Ayman al-Akiti. (2025). ‘Revisiting Ibn
Rushd’s Demonstrative Philosophy: Bridging Classical Thought and Scientific
Investigation in Contemporary Islamic Higher Education’, Tribakti: Jurnal Pemikiran
Keislaman, 36 (1), 123-146.

Mohammad Jamil-Ub-Behman Barod (pent.). (1921). The Philosophy and Theology of Averroes.
Baroda: Manibhai Mathurbhal Gupta.

Muzakki, Akh, “The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in
Indonesia’, Journal of Indonesian Islam, 8.1 (2014), 1-22.

Qatrunnada, Jihan Najla. (2023, 03 Des), 21 Karya Ibn Rusyd di Bidang Filsafat sampai
Kedokteran’, detikhikmah, retrieved from https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-
7069543/21-karya-ibnu-rusyd-di-bidang-filsafat-sampai-kedokteran

Renan, Ernest. (2008). Ibn Rushd dan Mazhabnya. Terj. Andar Nubowo. Kuala Lumpur: Institut
Kajian Dasar.

Rossi Delta Fitrianah. (2018). ‘Ibn Rusyd (Averroisme) dan Pengaruhnya di Barat’, El-Afkar
Jurnal Pemikiran Keislaman, 7 (1), 15.

Syamsuddin, Arif. (2016, 07 Mei), ‘Ibn Rusyd dan Kemajuan Eropa’, hidayatullah.com,
retrieved from https://hidayatullah.com/artikel/tsaqafah/2016/05/07/94395/ibn-rusyd-
dan-kemajuan-eropa.html

Yusnizar, Naufal Mas‘ud. (2022, 14 Nov), 'Pemikiran Ibn Rusyd dan Pengaruhnya di Eropa’,
hidayatullah.com, retrieved from
https://hidayatullah.com/artikel/opini/2022/11/14/240038/pengaruh-pemikiran-ibnu-
rusyd-dan-pengaruhnya-di-eropa.html

34| JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES



