
 

 

 

Fakultas Tarbiyah Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia (IAI AL-AZIS) 
https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/siyaqiy 

E-ISSN: 3032-5129 

Vol. 2 No. 2 (2025): 96-106 
DOI: https://doi.org/10.61341/siyaqiy/v2i2.020  

 
 

Analisis Semantik Tiga Relasi Makna (Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, dan Al-
Tadhad) dalam Al-Qur’an Surah Al-Mulk 

Khoirun Nisa 1, Nancy Mursalati Aini2, Putri Dian Khairani3 

1,2,3 Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia 
E-mail: khoirunnis23@gmail.com1, nancymrst@gmail.com2, pdkbs1901@gmail.com3 

 

 

Abstrak  

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam memuat kekayaan bahasa yang sangat kompleks dan mendalam. Salah 

satu wujudnya tercermin dalam pemakaian unsur-unsur semantik seperti Al-Musytarak Al-Lafzi (kata berlafal sama 

namun berbeda makna), Al-Taraduf (kata-kata bersinonim), serta Al-Tadhad (kata-kata yang saling berlawanan 

makna). Tanpa pemahaman linguistik dan konteks yang tepat, penggunaan kata-kata tersebut dapat menyebabkan 

penyimpangan dalam memahami pesan Al-Qur’an. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis keberadaan dan 

fungsi tiga unsur semantik tersebut dalam Surah Al-Mulk. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif melalui 

studi pustaka dengan metode analisis semantik serta kajian tafsir tematik. Hasil kajian menemukan bahwa Surah 

Al-Mulk banyak mengandung kata-kata musytarak, taraduf, dan tadhad yang saling melengkapi dalam 

menyampaikan makna mendalam terkait keesaan Allah, kehidupan, serta ancaman dan janji-Nya. Studi ini 

memperlihatkan bahwa aspek semantik sangat penting dalam mengungkap kedalaman makna Al-Qur’an secara 

utuh dan kontekstual. 

Kata Kunci: Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, Al-Tadhad, Surah Al-Mulk 

 

Abstract 

The Qur'an, as the holy book of Islam, contains a remarkably rich and profound linguistic structure. This is reflected 
in the use of various semantic elements such as Al-Musytarak Al-Lafzi (lexical homonymy), Al-Taraduf (synonymy), 
and Al-Tadhad (antonymy). Without proper linguistic understanding and contextual interpretation, these elements 
may lead to misinterpretation of the Qur’anic message. This study aims to analyze the presence and function of these 
three semantic features in Surah Al-Mulk. The research applies a qualitative approach through library research, 
employing semantic analysis and thematic exegesis. The findings reveal that Surah Al-Mulk contains numerous 
instances of musytarak, taraduf, and tadhad, which work together to convey profound meanings related to 
monotheism, the concept of life, divine warnings, and promises. This study highlights the significance of semantic 
aspects in uncovering the depth and contextual meaning of the Qur’anic message in a holistic manner. 

Keywords: Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, Al-Tadhad, Surah Al-Mulk 

 

https://journals.iai-alzaytun.ac.id/index.php/siyaqiy
https://doi.org/10.61341/siyaqiy/v2i2.020
mailto:nancymrst@gmail.com2


Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

97 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan kitab suci umat Islam yang dipercaya sebagai firman Allah yang 

disampaikan kepada Nabi Muhammad SAW. Kitab ini berisi ajaran, pedoman, serta hukum-

hukum yang menjadi dasar dalam menjalani kehidupan bagi umat Islam. Gaya bahasa dalam 

Al-Qur’an memiliki keindahan dan nilai estetika yang sangat tinggi, sehingga tidak semua 

orang mampu memahami maknanya secara mendalam. Untuk menafsirkan isi Al-Qur’an 

secara tepat, diperlukan penguasaan berbagai cabang ilmu, seperti ilmu tafsir dan ilmu 

semantik (Gunarti & Ahmadi, 2023). 

Penguasaan bahasa Arab merupakan hal mendasar untuk memahami dua sumber 

utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis (Khairani & Susiawati, 2024). Bahasa Arab 

saat ini telah mengalami perkembangan pesat dan menjadi salah satu bahasa internasional 

yang digunakan dalam berbagai bidang, seperti ekonomi, politik, budaya, serta ilmu 

pengetahuan. Dalam dunia pendidikan Islam, kemampuan berbahasa Arab semakin penting 

untuk dikuasai. Penyebaran bahasa Arab yang luas di berbagai negara, baik sebagai bahasa 

resmi maupun sebagai alat komunikasi dalam forum-forum internasional, memberikan 

peluang besar bagi pelajar dan intelektual Muslim untuk memperoleh akses yang lebih luas 

terhadap literatur dan pengetahuan keislaman (Ahmadi & Awaluddin, 2024). 

Salah satu kajian utama dalam ilmu bahasa adalah semantik, yaitu studi yang 

membahas bagaimana makna dibentuk, dipahami, dijelaskan, disembunyikan, digambarkan, 

disederhanakan, dinegosiasikan, diperdebatkan, dan diulang. Makna dalam bahasa terutama 

makna kata, sangat dipengaruhi oleh konteks penggunaannya. Arti kata dapat terbentuk 

berdasarkan hubungannya dengan objek atau benda di luar bahasa itu sendiri. Dalam 

pandangan ini, kata berfungsi sebagai penanda atau penamaan terhadap objek-objek yang 

ada di dunia nyata. Oleh karena itu, kalimat, tuturan, dan proposisi menjadi bagian penting 

yang juga harus dianalisis dalam kajian semantik (Rudi, 2018). 

Dalam proses perkembangan bahasa, muncul berbagai fenomena yang menarik 

perhatian para ahli linguistik untuk diteliti lebih mendalam, seperti Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-

Taraduf, dan Al-Tadhad. Perkembangan zaman serta pengaruh budaya turut mendorong 

lahirnya istilah-istilah baru dalam bahasa. Hal ini menjadikan fenomena kebahasaan tersebut 

sebagai objek kajian yang penting dan menarik untuk dieksplorasi. Istilah-istilah baru yang 

muncul kemudian diidentifikasi dan dinamai oleh para pakar bahasa, hingga akhirnya 

menjadi bagian penting dari materi pembelajaran linguistik (Insani et al., 2023).  

Salah satu fenomena kebahasaan yang menarik dalam lingkup makna konotatif adalah 

kurangnya pemahaman terhadap konsep Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, dan Al-Tadhad. 

Hal ini sering kali menyebabkan pemaknaan ayat Al-Qur’an hanya berdasarkan makna 

leksikalnya saja, tanpa mempertimbangkan makna-makna lain yang terkandung. Oleh karena 

itu, untuk menghindari kesalahan interpretasi tersebut, penelitian ini akan memaparkan 

konsep Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, dan Al-Tadhad yang terdapat dalam Surah Al-Mulk 

pada Al-Qur’an. Hal tersebut dikarenakan surat ini al-Mulk sering dikaji karena mengandung 

banyak kata yang berhubungan dengan kekuasaan, kehidupan, dan kematian yang bisa 

dianalisis secara semantik. Dengan demikian, diharapkan pemahaman terhadap makna ayat 

terkait makna antonimi, homonimi, dan sinonimi dapat lebih mendalam dan komprehensif. 

 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

98 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

METODE  

Dalam penelitian ini penulis menerapkan metode studi pustaka dan analisis ayat tafsir 

Al-Qur’an. Metode studi pustaka dilakukan dengan menghimpun dan menganalisis data 

yang berasal dari berbagai sumber literatur yang relevan dengan topik pembahasan dalam 

artikel ini. Informasi yang dijadikan dasar penulisan diperoleh melalui telaah terhadap 

sejumlah karya tulis ilmiah baik berupa jurnal maupun artikel (Sopia et al., 2023). Metode 

analisis dalam penelitian ini berfokus pada ayat Al-Qur’an Surah Al-Mulk yang mengandung 

makna Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, atau Al-Tadhad. Analisis dilakukan dengan mencari 

literatur tafsir yang berkaitan dan melakukan analisis tafsir terhadap tujuan maupun makna 

majaz dari kata yang mengandung makna Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, atau Al-Tadhad. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Pengertian Al-Musytarak Al-Lafzi, Al-Taraduf, dan Al-Tadhad 

Al-Musytarak al-lafzhi (homonim) merujuk pada sejumlah kata yang memiliki 

kesamaan dalam cara pelafalan maupun penulisan, namun berbeda dalam makna. Pada 

dasarnya, kata-kata yang tergolong homonim adalah kata-kata yang berbeda, tetapi secara 

kebetulan memiliki bentuk yang serupa. Oleh sebab itu, makna dari kata-kata tersebut juga 

tidaklah sama (Unsi, 2013). 

Al-tarāduf (Sinonimi) merupakan dua kata atau lebih yang memiliki makna yang hampir 

serupa. Disebut “hampir” karena dalam kenyataannya, tidak ada dua kata berbeda yang 

memiliki arti yang benar-benar identik. Yang sesungguhnya setara hanyalah informasi yang 

disampaikan, sementara makna masing-masing kata tetap memiliki perbedaan nuansa. al-

taraduf dalam al-Qur’an dapat berfungsi sebagai bentuk taukīd atau penegasan makna. Selain 

itu, sinonimi juga termasuk dalam kategori al-mutasyābih (kemiripan lafaz) di dalam al-

Qur’an, yang salah satu bentuknya adalah penggunaan kata yang berbeda untuk 

menyampaikan makna serupa dalam dua ayat yang memiliki kesamaan struktur atau konteks 

(Ridlo, 2017). 

Menurut istilah al-tadhad merupakan istilah untuk antonim dalam bahasa Arab. Al-

tadhad mengandung arti pertentangan, penolakan, atau kebalikan. Al-tadhadh 

menggambarkan relasi antara dua kata yang memiliki arti yang saling berlawanan. Secara 

linguistik, antonim merupakan sepasang kata di mana makna salah satunya berlawanan 

dengan makna pasangannya. Sebagai contoh, kata panas dan dingin disebut antonim karena 

mewakili dua kondisi suhu yang saling berlawanan (Mufid, 2017). 

  Memahami definisi objek yang akan dianalisis adalah tahap fundamental dalam 

proses analisis, sebab hal ini menjadi dasar untuk menetapkan tujuan, cakupan, serta metode 

yang sesuai, sekaligus mencegah terjadinya kesalahan interpretasi yang berpotensi 

menyebabkan hasil analisis menjadi kurang tepat. 

2. Analisis Al-Musytarak Al-Lafzi pada Surah Al-Mulk dalam Al-Qur’an 

 Dalam Al-Qur’an Surah Al-Mulk, contoh kata yang mengandung makna Al-Musytarak al-

lafzhi dapat ditemukan pada Q.S Al-Mulk ayat 1. Allah SWT berfirman: 

 وَهُوَ عَلرى كُلِ  شَيْءٍ قَدِيْ ر   
كََ الَّذِيْ بيَِدِهِ الْمُلْكُُۖ  تَبٰر

Terjemah: “Maha Berkah Zat yang menguasai (segala) kerajaan dan Dia Maha Kuasa atas 

segala sesuatu,” (Qur’an Kemenag, 2020). 

 Menurut tafsir As-Sa’di, ayat tersebut memiliki makna “Mahasuci Allah yang di 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

99 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

TanganNya-lah segala kerajaan” maksudnya Mahaagung lagi Mahatinggi dan kebaikanNya 

yang banyak dan menyeluruh. Di antara keagunganNya adalah kerajaan alam langit dan 

bumi berada di TanganNya. Dia-lah yang menciptakannya dan mengatur sekehendakNya 

dengan menerapkan hukum takdir dan hukum Agama berdasarkan kebijaksanaanNya. Di 

antara keagunganNya adalah KuasaNya yang sempurna atas segala sesuatu. Dengan 

KuasaNya, Allah menciptakan seluruh makhluk-makhluk besar yang ada, seperti langit dan 

bumi (TafsirWeb, n.d.-a).  

 Berdasarkan pemaparan dalam tafsir tersebut, penggunaan kata “يد” dalam ayat ini 

adalah bentuk musytarak lafdzi karena bisa bermakna tangan secara fisik (makna hakiki) dan 

juga bermakna kekuasaan (makna majazi). Dalam konteks ayat, makna yang dimaksud 

adalah kekuasaan mutlak Allah atas seluruh alam semesta, bukan tangan secara fisik 

,sehingga kalimat “بيده الملك” dalam QS Al-Mulk ayat 1 mengandung unsur musytarak 

lafdzi, khususnya pada kata “يد” (tangan). Secara leksikal, kata “يد” bermakna kekuasaan 

atau kendali penuh (makna majazi/konotatif), bukan tangan secara fisik, karena Allah 

Mahasuci dari sifat-sifat makhluk-Nya. 

 Contoh lainnya dapat ditemukan pada Q.S Al-Mulk ayat 5. Allah SWT berfirman: 

هَا رُجُوْمًا ل لِشَّيرطِيِْْ  نْ يَا بِصََابيِْحَ وَجَعَلْن ر  وَاعَْتَدْنََ لََمُْ عَذَابَ السَّعِيِْ وَلَقَدْ زَي َّنَّا السَّمَاۤءَ الدُّ
Terjemah: “Sungguh, Kami benar-benar telah menghiasi langit dunia dengan bintang-

bintang, menjadikannya (bintang-bintang itu) sebagai alat pelempar terhadap setan, dan 

menyediakan bagi mereka (setan-setan itu) azab (neraka) Sa‘ir (yang menyala-nyala).” 

(Qur’an Kemenag, 2020). 

 Menurut tafsir as-Sa’di, menjelaskan bahwa ayat tersebut memiliki makna: sungguh 

Kami telah memperindah “langit dunia (yang dekat),” yang kalian lihat dan meliputi kalian, 

“dengan bintang-bintang,” yaitu bintang-bintang dengan berbagai jenis cahaya dan 

pantulannya. Sebab andai langit tanpa berhias bintang akan menjadi atap yang gelap yang 

tidak memiliki keindahan. Tapi Allah menjadikan bintang-bintang tersebut sebagai perhiasan 

langit, keindahan, cahaya, dan petunjuk dalam kegelapan darat dan laut. Pemberitaan 

tentang perhiasan langit terdekat (paling bawah) dengan berbagai bintang tidak menafikan 

banyaknya bintang di tujuh langit yang lain, karena langit-langit itu bersifat transparan 

sehingga bintang-bintang terlihat di langit terendah meski lokasi bintang-bintang tersebut 

tidak terdapat di langit tersebut. “Dan Kami jadikan bintang-bintang itu alat-alat pelempar 

setan,” yang ingin mencuri berita langit. Allah menjadikan bintang-bintang tersebut sebagai 

penjaga langit agar setan tidak bisa mencuri berita-berita bumi. “Dan Kami sediakan bagi 

mereka,” yakni di akhirat, “siksa neraka yang menyala-nyala.” Karena mereka membangkang 

terhadap Allah dan menyesatkan hamba-hambaNya (TafsirWeb, n.d.-b). 

 Berdasarkan tafsir tersebut, kata “مصابيح” dalam surah al-mulk ayat 5 yang berarti 

lampu-lampu atau cahaya. Secara leksikal, kata “مصابيح” bermakna cahaya petunjuk. Kata 

ini bisa bermakna literal bintang sebagai sumber cahaya, juga makna majazi sebagai simbol 

kekuatan atau penjagaan dari setan. Ini menunjukkan musytarak lafdzi dalam konteks ayat. 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

100 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

Tabel 1. Tabel Ringkasan 

Ayat 
Kata Musytarak 

Lafdzi 
Makna Hakiki Makna Majazi 

Arti yang 

dimaksud 

QS Al-Mulk 

ayat 1 
 Tangan  Kekuasaan Allah memiliki يد

sifat yang mutlak 

QS Al-Mulk 

ayat 5 
 Lampu/cahaya Cahaya مصابيح

petunjuk/simbol 

Bintang sebagai 

cahaya dalam 

kehidupan 

 

 Dari penjelasan tersebut, dapat diambil kesimpulan bahwa analisis Al-Musytarak al-

Lafdzi pada Surah Al-Mulk mengungkapkan adanya kata-kata yang memiliki makna ganda, 

baik makna hakiki maupun makna majazi, yang penerapannya disesuaikan dengan konteks 

ayat. Misalnya, pada Q.S. Al-Mulk ayat 1, kata “يد” secara harfiah berarti tangan, tetapi secara 

kiasan melambangkan kekuasaan mutlak Allah, sehingga makna yang dimaksud adalah 

pengendalian total Allah atas seluruh alam semesta. Sedangkan pada Q.S. Al-Mulk ayat 5, 

kata “مصابيح” secara nyata menunjuk kepada lampu atau cahaya, namun secara majazi 

melambangkan cahaya petunjuk atau simbol kekuatan yang berperan menjaga langit dari 

gangguan setan. Hal ini menegaskan bahwa pemahaman terhadap makna berganda dalam 

Al-Qur’an membutuhkan penafsiran yang teliti agar arti yang diinginkan benar-benar sesuai 

konteks dan selaras dengan kemurnian aqidah. 

3. Analisis Al-Taraduf pada Surah Al-Mulk dalam Al-Qur’an 

 Fenomena al-taraduf dalam bahasa Arab merujuk pada penggunaan beberapa kata atau 

lafadz yang memiliki makna serupa atau sinonim secara berurutan, yang menunjukkan 

keunikan linguistik dalam Al-Qur’an. Dalam Surah Al-Mulk, kajian semantik terhadap al-

taraduf penting untuk memahami kedalaman makna dan keindahan bahasa Al-Qur’an yang 

tidak hanya literal tetapi juga mengandung pesan moral dan spiritual yang kaya. 

 Secara etimologis, al-taraduf berasal dari akar kata ردف yang bermakna “mengikuti secara 

berurutan” atau “bersama-sama”. Dalam terminologi linguistik Al-Qur’an, al-taraduf berarti 

penggunaan beberapa kata yang berbeda secara lafaz namun memiliki makna sama atau 

sangat mirip. Keberadaan al-taraduf dalam Al-Qur’an menjadi perdebatan di kalangan ulama; 

sebagian menerima sebagai bagian dari keindahan dan mukjizat bahasa Al-Qur’an, sementara 

sebagian lain menolak dengan alasan setiap kata harus memiliki makna berbeda dan spesifik 

(Adzkiyah, 2019). 

 Dalam Surah Al-Mulk, al-taraduf dapat ditemukan pada kata-kata yang secara semantik 

saling melengkapi untuk memperkuat pesan tertentu. Contohnya pada ayat 2: 

لُوكَُمْ ايَُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًًۗ وَهُوَ الْعَزيِْ زُ الْغَفُوْرُ    الَّذِيْ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيَروةَ ليَِ ب ْ
Terjemah: “yaitu yang menciptakan kematian dan kehidupan untuk menguji kamu, siapa di 

antara kamu yang lebih baik amalnya. Dia Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.” (Qur’an 

Kemenag, 2020). 

 Penggunaan kata “الموت” (al-maut) dan “الْياة” (al-hayat) yang secara semantik 

berlawanan namun saling terkait sebagai konsep eksistensi manusia merupakan contoh al-



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

101 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

taraduf berupa konsep yang saling melengkapi. Menurut tafsir Al-Munir oleh Wahbah al-

Zuhaili, penggunaan kedua kata ini menegaskan bahwa kehidupan dan kematian adalah dua 

realitas yang tidak terpisahkan yang menjadi sarana ujian manusia (Murofi et al., 2023). 

 Selanjutnya, ayat 3 dan 4 juga memperlihatkan al-taraduf dalam bentuk pengulangan 

kata dengan variasi makna: 

 

  مِنْ فُطوُرٍ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سََاَوَاتٍ طِبَاقاً ُۖ مَا تَ رَىر فِ خَلْقِ الرَّحَْْنِ مِنْ تَ فَاوُتٍ ُۖ فاَرْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَ رَىر 

Terjemah: “Yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Tidak akan kamu lihat sesuatu yang 

tidak seimbang pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih. Maka lihatlah sekali lagi, adakah 

kamu lihat sesuatu yang cacat?” (QS. Al-Mulk: 3), (Qur’an Kemenag, 2020). 

 

 ثَُُّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيِْْ ينَقَلِبْ إِليَْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَهُوَ حَسِي  

Terjemah: “Kemudian pandanglah sekali lagi, niscaya pandanganmu akan kembali 

kepadamu dengan (mata) terhina dan dalam keadaan letih.” (QS. Al-Mulk: 4), (Qur’an 

Kemenag, 2020). 

Pengulangan perintah “ َارْجِعِ الْبَصَر” (kembalikan pandanganmu) dengan variasi kata terkait 

penglihatan memperkuat makna kesempurnaan ciptaan Allah. Kajian semantik oleh Izutsu 

(2002) menegaskan bahwa variasi kata sinonim ini membawa nuansa makna berbeda yang 

memperdalam kesan keajaiban ciptaan Allah (Adzkiyah, 2019). 

 Ayat 20-21 juga menampilkan al-taraduf dalam bentuk pertanyaan retoris dengan variasi 

kata berbeda namun makna serupa: 

إِنِ الْكَافِرُونَ إِلََّّ فِ غُرُورٍ أمََّنْ هَذَا الَّذِي هُوَ جُنْد  لَّكُمْ ينَصُركُُمْ مِنْ دُونِ الرَّحَْْنِ ۚ   
 

Terjemah: Atau siapakah gerangan yang menjadi bala tentara bagimu yang akan menolongmi 

selain (Allah) Yang Maha Pengasih? Orang-orang kafir itu tidak lain hanyalah dalam 

(keadaan) tertipu. (QS. Al-Mulk: 20) (Qur’an Kemenag, 2020). 

 

 أمََّنْ هَذَا الَّذِي يَ رْزقُُكُمْ إِنْ أمَْسَكَ رزِْقَهُ ۚ بَل لََُّّّوا فِ عُتُ وٍ  وَنُ فُورٍ 
Terjemah: Atau siapakah yang dapat memberikan rezeki kepadamu jika Allah menahan 

rezeki-Nya? Bahkan mereka terus-menerus dalam kesombongan dan menjauhkan diri (dari 

kebenaran). (QS. Al-Mulk: 21), ), (Qur’an Kemenag, 2020). 

Kata “جند” (bala tentara) dan “يرزقكم” (memberi rezeki) secara berbeda menegaskan kuasa 

Allah dalam aspek perlindungan dan pemeliharaan hidup manusia. Menurut Tafsir At-

Thabari, pertanyaan retoris ini berfungsi menegaskan ketergantungan mutlak manusia 

kepada Allah (Murofi et al., 2023) 

Pendekatan semantik menurut Toshihiko Izutsu dapat digunakan untuk menganalisis al-

taraduf dalam Surah Al-Mulk. Pendekatan ini menelaah makna dasar kata, makna relasional, 

makna sinkronik dan diakronik, serta pandangan dunia (weltanschauung) yang terkandung 

dalam kata tersebut (Maulani et al., 2024). Dengan metode ini, dapat dipahami bahwa 

meskipun kata-kata yang tampak sinonim dalam Surah Al-Mulk memiliki makna yang sama 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

102 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

secara umum, masing-masing membawa konotasi dan konteks yang berbeda sesuai dengan 

posisi dan tujuan ayat tersebut. 

Misalnya, kata-kata yang berhubungan dengan “jalan” (shirāṭ, sabīl, tarīq) memiliki 

makna yang berbeda meskipun secara umum menunjuk pada konsep “jalan”. Uraian 

penjelasan oleh Toshihiko Izutsu dalam Maulani et al., (2024) Shirāṭ lebih menekankan pada 

jalan lurus sebagai petunjuk spiritual, sabīl mengacu pada jalan amal dan perjuangan di jalan 

Allah, sedangkan tarīq lebih bersifat fisik atau geografis. Ini menunjukkan bahwa al-taraduf 

bukan sekadar pengulangan kata, melainkan penguatan makna melalui variasi kata yang 

memperkaya pemahaman pembaca (Maulani et al., 2024). 

Selain itu, al-taraduf juga berfungsi sebagai alat taukid (penegasan) dalam Al-Qur’an, 

yang memperkuat pesan moral dan spiritual. Contohnya, pengulangan kata dengan makna 

sama yang dipisah oleh huruf athaf atau pengulangan langsung sebagai bentuk penegasan 

makna. Dalam Surah Al-Mulk, hal ini memperkuat urgensi pesan tentang kekuasaan Allah, 

konsekuensi perbuatan manusia, dan pentingnya kesadaran akan kehidupan akhirat 

(Iskandar, 2021). 

 Dari penjelasan tersebut dapat diambil kesimpulan bahwa al-taraduf dalam Surah Al-

Mulk memegang peranan penting dalam memperkaya arti dan memperteguh pesan Al-

Qur’an melalui pemilihan kata-kata yang meskipun serupa maknanya, namun membawa 

nuansa dan konteks yang berbeda. Fenomena ini bukan sekadar pengulangan istilah, 

melainkan menjadi alat penegasan (taukid) yang memperdalam pemahaman pembaca 

mengenai kekuasaan Allah, keteraturan ciptaan-Nya, ketergantungan penuh manusia 

kepada-Nya, serta pentingnya kesadaran terhadap kehidupan akhirat. Dengan pendekatan 

semantik, setiap kata yang terlihat seperti sinonim sesungguhnya memiliki makna khas 

sesuai dengan letaknya dalam ayat, sehingga al-taraduf menjadi unsur keindahan, kekayaan 

makna, dan keajaiban bahasa Al-Qur’an. 

4. Analisis Al-Tadhad pada Surah Al-Mulk dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an Surah Al-Mulk, contoh kata yang mengandung makna al-tadhad dapat 

ditemukan pada Q.S Al-Mulk ayat 2. Allah SWT berfirman: 

لُوكَُمْ ايَُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًًۗ وَهُوَ الْعَزيِْ زُ الْغَفُوْرُ   ۙ  الَّذِيْ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيَروةَ ليَِ ب ْ
Terjemah: “yaitu yang menciptakan kematian dan kehidupan untuk menguji kamu, siapa di 

antara kamu yang lebih baik amalnya. Dia Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.” (Qur’an 

Kemenag, 2020). 

 Menurut Tafsir Tahlili, dalam ayat ini diterangkan bahwa Tuhan yang memegang 

kekuasaan kerajaan dunia dan kerajaan akhirat serta menguasai segala sesuatunya itu, adalah 

Tuhan yang menciptakan kematian dan kehidupan. Hanya Dia yang menentukan saat 

kematian setiap makhluk. Jika saat kematian itu telah tiba, tidak ada suatu apa pun yang 

dapat mempercepat atau memperlambatnya barang sekejap pun. Demikian pula keadaan 

makhluk yang akan mati, tidak ada suatu apa pun yang dapat mengubahnya dari yang telah 

ditentukan-Nya (Learn Quran Tafsir, n.d.). 

 Contoh lain al-tadhad dapat ditemukan pada Q.S Al-Mulk ayat 13. Allah SWT berfirman: 

QS. Al-Mulk ayat 13 

  م  ۢبِذَاتِ الصُّدُوْرِ عَلِيْ  انَِّهُ  هِۗ وَاَسِرُّوْا قَ وْلَكُمْ اوَِ اجْهَرُوْا بِ 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

103 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

Terjemah: “Rahasiakanlah perkataanmu atau nyatakanlah. Sesungguhnya Dia Maha 

Mengetahui segala isi hati.” (Qur’an Kemenag, 2020). 

 Menurut riwayat Ibnu ‘Abbās, ia berkata, “Pada suatu ketika orang-orang musyrikin 

mempergunjingkan Nabi Muhammad dan menjelek-jelekkannya, maka Allah menurunkan 

kepada beliau semua yang dibicarakan mereka itu. Lalu sebahagian mereka berkata kepada 

sebagian yang lain, “Rendahkanlah suaramu agar kata-katamu tidak didengar oleh Tuhan 

Muhammad.” Maka turunlah ayat ini yang antara lain menjelaskan bahwa tidak ada suatu 

apa pun yang luput dari pengetahuan Allah (SINDOnews Kalam, n.d.). 

 Pada ayat ini, Allah kembali menjelaskan bahwa Dia mengetahui segala yang 

dirahasiakan dan segala yang dilahirkan oleh hamba-hamba-Nya, baik berupa perkataan, 

perbuatan, dan segala yang dirasakan oleh hati dan panca indera. Semuanya itu tidak luput 

sedikit pun dari pengetahuan Allah, karena Dia Maha Mengetahui segala isi hati. Dari ayat 

ini dapat pula diambil kesimpulan bahwa semua doa yang dipanjatkan kepada Allah, baik 

dengan suara keras, berbisik, lemah-lembut maupun dengan gerakan hati saja akan diketahui 

Allah (SINDOnews Kalam, n.d.). 

Berdasarkan kedua tafsir tersebut, makna al-tadhad yang terdapat pada QS. Al-Mulk ayat 2 

dan 13 memiliki beberapa nilai tujuan, di antaranya yaitu: 

a. Memberikan gambaran kuasa Allah SWT. 

Dalam QS. Al-Mulk ayat 2, penggunaan makna al-tadhad “al-maut” (kematian) dan 

“al-hayāh” (kehidupan) memiliki peran yang sangat penting dalam memperkuat 

pesan ayat. Antonim kehidupan dan kematian memberikan gambaran jelas tentang 

kuasa Allah SWT yang begitu agung. Hanya Allah yang mampu menciptakan dua 

fenomena yang begitu besar dan tak terjangkau oleh kemampuan manusia. Ayat ini 

mengajarkan bahwa kehidupan dan kematian bukanlah peristiwa kebetulan, tetapi 

bagian dari rencana Ilahi yang menggambarkan keagungan dan kebijaksanaan Sang 

Pencipta. 

Dalam Surah Al-Mulk ayat 13, penggunaan makna al-tadhad seperti "asirrū" 

(rahasikanlah) dan "ajharū" (nyatakanlah) juga memiliki peran penting dalam 

memperkuat pesan ayat. penggunaan antonim ini memberikan gambaran nyata 

tentang keluasan dan kesempurnaan ilmu Allah SWT. Baik bisikan hati maupun suara 

lantang, semuanya berada dalam pengawasan-Nya tanpa pengecualian. Dengan 

demikian, melalui pertentangan makna dalam kata-kata tersebut, ayat ini 

mengajarkan bahwa Allah SWT Mahakuasa dan Maha Mengetahui, tanpa celah 

sedikit pun dari pengawasan dan penghitungan-Nya. 

b. Peringatan untuk berpikir dalam bertindak 

Dalam QS. Al-Mulk ayat 2, keberadaan dua kondisi yang kontras dari kata  “al-maut” 

(kematian) dan “al-hayāh” (kehidupan) menjadi peringatan bagi manusia untuk 

berpikir dalam bertindak. Kehidupan bukanlah semata-mata untuk kesenangan, 

melainkan ujian untuk melihat siapa yang paling baik amalnya sebelum datangnya 

kematian. Oleh karena itu, manusia dituntut untuk selalu introspektif dalam 

mengambil keputusan dan melakukan perbuatan, karena setiap tindakan akan 

dipertanggungjawabkan. 

Dalam Surah Al-Mulk ayat 13, penggunaan makna al-tadhad seperti "asirrū" 

(rahasikanlah) dan "ajharū" (nyatakanlah) berfungsi sebagai peringatan agar manusia 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

104 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

berhati-hati dan berpikir matang dalam bertindak dan berbicara. Dengan 

menampilkan dua kondisi yang berlawanan itu, Allah SWT mengingatkan bahwa 

semua ucapan yang diucapkan secara terang atau tersembunyi akan dicatat dan 

diketahui, sehingga manusia harus senantiasa menjaga niat dan perbuatannya. 

c. Sebagai bentuk pengutan bahwa Allah SWT. Maha Kuasa atas segala sesuatu. 

Dalam QS. Al-Mulk ayat 2, penggunaan kata “al-maut” (kematian) dan “al-hayāh” 

(kehidupan) menjadi bentuk penguatan bahwa kuasa Allah SWT tidak ada batasnya. 

Allah tidak hanya menciptakan kehidupan yang tampak indah dan penuh harapan, 

tetapi juga menciptakan kematian yang merupakan akhir dari kehidupan itu sendiri. 

Dengan menciptakan dua hal yang bertolak belakang dan saling melengkapi ini, ayat 

menegaskan bahwa kekuasaan Allah mencakup seluruh rentang eksistensi makhluk, 

dari awal hingga akhir. 

Dalam Surah Al-Mulk ayat 13, penggunaan kata "asirrū" (rahasikanlah) dan "ajharū" 

(nyatakanlah) merupakan bentuk penguatan bahwa kuasa Allah SWT tidak ada 

batasnya, pasangan kata ini menegaskan bahwa tidak ada perbedaan antara bisikan 

tersembunyi maupun ucapan yang terang-terangan dalam pengetahuan Allah. Apa 

pun bentuknya, baik rahasia maupun terbuka, semuanya berada dalam genggaman 

ilmu Allah, menunjukkan bahwa kekuasaan-Nya meliputi segala hal, termasuk yang 

paling tersembunyi. 

Dari uraian tersebut, dapat diambil kesimpulan bahwa keberadaan al-tadhād dalam 

Surah Al-Mulk, khususnya pada ayat 2 dan 13, merupakan salah satu aspek keindahan bahasa 

Al-Qur’an yang mengombinasikan makna yang berlawanan guna menegaskan pesan ilahi. 

Pasangan kata “al-maut” (kematian) dan “al-hayāh” (kehidupan) melambangkan kuasa 

mutlak Allah dalam menentukan awal dan akhir kehidupan sebagai bentuk ujian bagi 

manusia, sementara pasangan “asirrū” (rahasikanlah) dan “ajharū” (nyatakanlah) 

memperlihatkan kesempurnaan ilmu Allah yang meliputi segala sesuatu, baik yang 

tersembunyi maupun yang tampak. Penggunaan kontras makna ini tidak hanya 

memperkokoh pemahaman akan kekuasaan Allah, tetapi juga menjadi peringatan bagi 

manusia untuk selalu memperhatikan setiap perkataan dan tindakannya. Oleh karenanya, al-

tadhād dalam ayat-ayat tersebut berperan sebagai pengokoh makna, penegas pesan moral, 

serta gambaran keagungan Allah SWT yang tak terbatas. 

KESIMPULAN 

Kajian semantik terhadap Surah Al-Mulk dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa 

pemahaman terhadap makna kata tidak bisa dilepaskan dari konteks linguistik dan 

penafsiran yang mendalam. Fenomena kebahasaan seperti Al-Musytarak Al-Lafzi 

(homonimi), Al-Taraduf (sinonimi), dan Al-Tadhad (antonimi) memiliki peran penting dalam 

memperkaya makna ayat-ayat Al-Qur’an serta menghindarkan dari kesalahan tafsir yang 

hanya berlandaskan makna leksikal. 

Studi ini menyoroti bagaimana satu kata dalam Al-Qur’an bisa memiliki makna ganda, 

seperti kata “يد” (tangan) yang dapat bermakna fisik maupun simbol kekuasaan (makna 

majazi). Demikian pula, kata-kata sinonim dalam Al-Qur’an tidak sekadar menunjukkan 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

105 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

kemiripan makna, tetapi membawa nuansa dan konteks yang berbeda untuk memperkuat 

pesan yang disampaikan. Pendekatan semantik, khususnya melalui metode yang 

diperkenalkan oleh Toshihiko Izutsu, menegaskan bahwa perbedaan ini bukan kebetulan, 

melainkan bentuk mukjizat linguistik Al-Qur’an yang menyampaikan pesan teologis dan 

spiritual secara lebih dalam. 

Dengan memahami konsep-konsep semantik tersebut, khususnya dalam konteks Surah 

Al-Mulk, pembaca dapat memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif terhadap isi Al-

Qur’an. Penelitian ini menegaskan pentingnya penguasaan ilmu kebahasaan, terutama 

semantik Arab, dalam menafsirkan kitab suci secara tepat, dan menunjukkan bahwa 

keindahan serta kekayaan makna Al-Qur’an tidak hanya terletak pada lafaznya, tetapi juga 

dalam struktur makna yang tersembunyi di baliknya. 

DAFTAR RUJUKAN 

Adzkiyah, S. N. (2019). Studi Tentang Taraduf dalam Al-Qur’an (Kajian Terhadap Kata Khalaqa- 

Ja’ala dan Khauf- Khasyyah) [Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah]. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/45701/1/SITI%20NU

RADNI%20ADZKIAH-FUF.pdf 

Ahmadi, M., & Awaluddin, A. F. (2024). Urgensi Bahasa Arab sebagai Bahasa Internasional 

dalam Pendidikan Islam. Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), Article 2. 

https://doi.org/10.30863/attadib.v5i2.7308 

Gunarti, T. T., & Ahmadi, M. (2023). Konsep Kata الْماء dalam Al-Quran Pendekatan Semantik 

Thosihiko Izutsu. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1), 150–161. 

https://doi.org/10.58518/alfurqon.v6i1.1824 

Insani, R., Rahimah, A., & Susiawati, W. (2023). Pemahaman Kolokasi, Korelasi, Denotasi dan 

Konotasi Dalam Interpretasi Surah Al-Jumu’ah. Ukazh: Journal of Arabic Studies, 4(2), 

502–514. https://doi.org/10.37274/ukazh.v4i2.859 

Iskandar, I. (2021). Kontroversi Kaidah Taraduf Dalam Al-Qur’an. Jurnal Semiotika-Q: Kajian 

Ilmu al-Quran dan Tafsir, 1(2), 131–147. https://doi.org/10.19109/jsq.v1i2.10164 

Khairani, P. D., & Susiawati, I. (2024). Eksplorasi Denotasi dan Konotasi dalam Kosakata 

Bahasa Arab: Pendekatan Semantik. INCARE, International Journal of Educational 

Resources, 5(3), Article 3. https://doi.org/10.59689/incare.v5i3.1018 

Learn Quran Tafsir. (n.d.). Tafsir Surat Al-Mulk ayat 2. Retrieved July 5, 2025, from 

https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-67-al-mulk/ayat-2 

Maulani, I., Nursida, I., & Ismatullah, D. (2024). Kata Ash-Shirāṭ dan Tarāduf-nya dalam Al-

Qur’an (Kajian Semantik Toshihiko Izutsu) / The word Ash-Shirāṭ and its Tarāduf in 

the Qur’an (Toshihiko Izutsu’s Semantic Study). Loghat Arabi : Jurnal Bahasa Arab dan 

Pendidikan Bahasa Arab, 5(2), Article 2. https://doi.org/10.36915/la.v5i2.342 

Mufid, M. (2017). Antonim dalam Al Qur’an Perspektif Ali Al-Khuli (Kajian Semantik dalam 

Surat Luqman). An-Nas, 1(2), 120. https://doi.org/10.36840/an-nas.v1i2.20 



Khoirun Nisa, Nancy Mursalati Aini, Putri Dian Khairani Vol. 2, No. 2 (2025): 96-106 

106 | S I Y A Q I Y :  J U R N A L  P E N D I D I K A N  D A N  B A H A S A  A R A B  
 

Murofi, U., Al Farisi, M. Z., & Tantowi, Y. A. (2023). Realisasi Tindak Tutur Istifhām dalam 

Surah Al-Mulk: Analisis Implikatur Teori Relevansi. Nusa: Jurnal Ilmu Bahasa Dan 

Sastra, 18(1), 15–29. https://doi.org/10.14710/nusa.18.1.15-29 

Qur’an Kemenag. (2020). https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/67?from=1&to=30 

Ridlo, U. (2017). Sinonim dan Antonim dalam Al-Qur’an. Jurnal Al Bayan: Jurnal Jurusan 

Pendidikan Bahasa Arab, 9(2), 281–295. https://doi.org/10.24042/albayan.v9i2.2253 

Rudi, A. (2018). Semantik dalam Bahasa: Studi Kajian Makna Antara Bahasa Arab Dan Bahasa 

Indonesia. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 5(1), 119–138. 

https://doi.org/10.52185/kariman.v5i1.79 

SINDOnews Kalam. (n.d.). Al-Qur’an Surat Al-Mulk Ayat ke-13. SINDOnews Kalam. Retrieved 

July 5, 2025, from https://kalam.sindonews.com/ayat/13/67/al-mulk-ayat-13 

Sopia, D. A., Avrilla, M., & Sya’bani, R. A. (2023). Pentingnya Implementasi Nilai Pancasila 

Sila Kesatu dalam Menumbuhkan Karakter Siswa Sekolah Dasar – Analisis Studi 

Pustaka. Didaktik : Jurnal Ilmiah PGSD STKIP Subang, 9(2), 5792–5800. 

https://doi.org/10.36989/didaktik.v9i2.1373 

TafsirWeb. (n.d.-a). Surat Al-Mulk Ayat 1 Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir. Retrieved July 5, 2025, 

from https://tafsirweb.com/11029-surat-al-mulk-ayat-1.html 

TafsirWeb. (n.d.-b). Surat Al-Mulk Ayat 5 Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir. Retrieved July 5, 2025, 

from https://tafsirweb.com/11033-surat-al-mulk-ayat-5.html 

Unsi, B. T. (2013). Al-Mushtarâk al-Lafdhî (Homonimi) dalam Bahasa Arab; Suatu Kajian 

Semantik. Tafáqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman, 1(2), Article 2. 

https://doi.org/10.52431/tafaqquh.v1i2.15 

 


